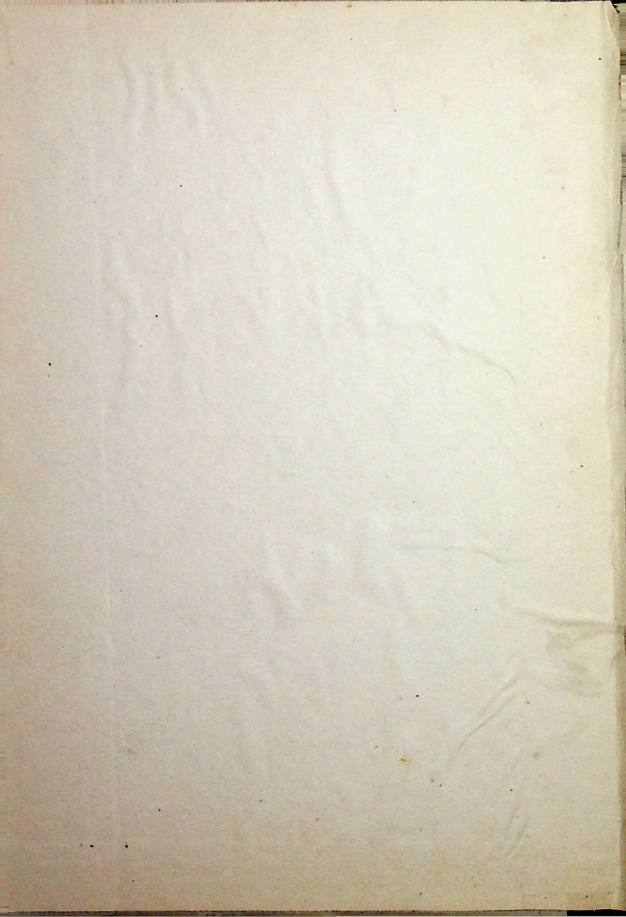
# परमंपराशील नाट्य

[ श्रीजगदीशचन्द्र माथुर, बाई. सी. एस. ]

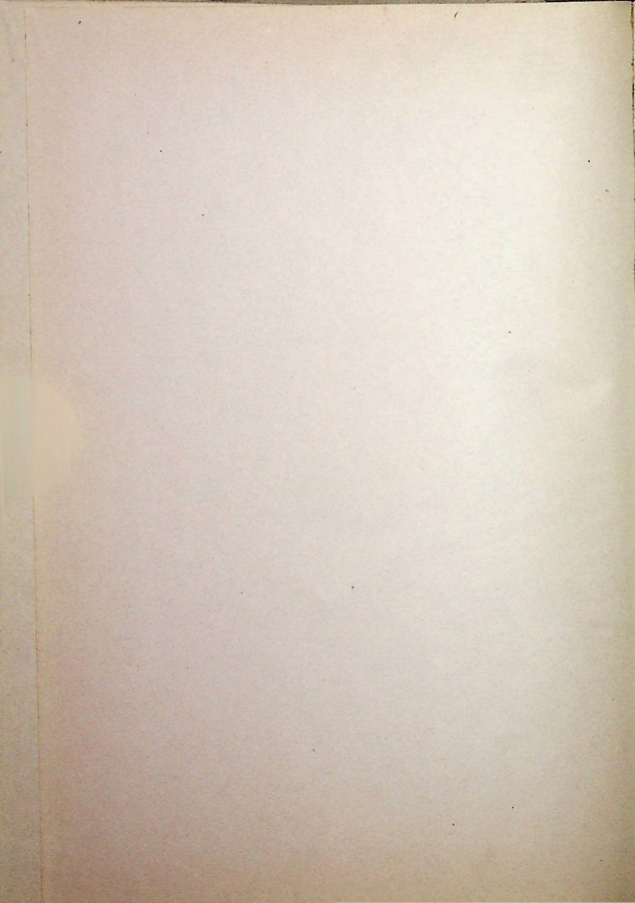


बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्



आंशुतोष अवस्थी अध्यक्ष श्री नारायणेश्वर वंद वेदाङ समिति (उ.प्र.)

्राभागेष उत्स्थाः स्थाः प्रामास्यणस्यरं वेट वेदाङ् सामात (उप्नः)



## परम्पराशील नाट्य

श्रीजगदीशचन्द्र माथुर, ब्राइ० सो० एस्०

बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद परना-४ प्रकाशक: बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् पटना-४

विऋय-ग्रभिकर्त्ता मोतीलाल बनारसीदास पटना : वाराणसी : दिल्ली

## विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्

प्रथम संस्करण : २,०००

शकाब्द १८६१ : विक्रमाब्द २०२६ : खृष्टाब्द १६६६ मूल्य : ५.५०

मुद्रक: श्रीहिमालय प्रेस पटना-४

#### वक्तव्य

श्रीजगदीशचन्द्र माथुर द्वारा लिखित परम्पराशील नाट्य नामक पुस्तक पाठकों के हाथों में समर्पित करते हमें बड़ी प्रसन्नता हो रही है। सन् १६६६ ई० में 'विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्' के विनीत ग्राग्रह पर श्रीमाथुर साहव ने भाषणमाला-योजना के ग्रन्तर्गत तीन भाषण देने की कृपा की थी। उन्हीं भाषणों की सामग्री, नई खोज के ग्रालोक में, परिवर्त्तन-परिवर्द्धन के साथ पुस्तकाकार छपी है। विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् श्रीमाथुर साहव की ग्रपनी संस्था है। इस नाते हमें उनके भाषण सुनने का सौभाग्य प्राप्त हुग्रा ग्रीर इसी नाते भाषण की सामग्री पुस्तकाकार छापकर प्रकाशित करने का भी। उनकी उदारता के प्रति कृतज्ञता शब्दों द्वारा व्यक्त नहीं की जा सकती।

वस्तुतः, इस क्षेत्र में श्रीमाथुर साहव का यह नवीन प्रयास है, जिसे उन्होंने 'परम्पराशील नाट्य' कहा है। उसका ऐसे व्यापक एवं विश्लेषणात्मक ग्राधार पर विवेचन इसके पूर्व नहीं हुग्रा था। कहें, तो श्रीमाथुर साहव ने लोक-साहित्य के एक महत्त्वपूर्ण ग्रंग को ग्राभिजात्य प्रदान कर दिया है। उन्होंने लोकनाट्य एवं परम्पराशील नाट्य में पार्थक्य माना है। उनका मत है कि परम्पराशील नाट्य में जो परिमार्जन एवं ग्रलंकृति विद्यमान है, वह इसे सामान्य लोक-साहित्य से पृथक् कर देती है। यह निश्चित है कि लक्षण-ग्रन्थों से प्रभावित रचना एक प्रकार की होती है ग्रौर लक्षण-ग्रन्थों से ग्रछूती रचना दूसरे प्रकार की। लक्षण-ग्रन्थ से ग्रप्रभावित रचना में भी एक दूसरे से माला में भिन्नता होती है। इस दृष्टि से श्रीमाथुर साहव का प्रस्तुत विवेचन ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।

सचमुच, परम्पराशील साहित्य या लोक-साहित्य का एक समुद्र ही देश में लहरा रहा है। इसकी वाणी कुछ अटपटी हो सकती है, शब्द नपे-तुले नहीं हो सकते हैं, किन्तु इसकी मार्मिकता तथा सद्यः प्रभावित करने की क्षमता को कौन अस्वीकार कर सकता है? जिस प्रकार इस कोटि की रचनाएँ शिष्ट रचनाओं से भिन्न हैं, उसी प्रकार इनकी आलोचना-पद्धति भी भिन्न प्रकार की होगी। किसी स्थल पर किवगुरु रवीन्द्र ने ठीक ही कहा है कि लोक-साहित्य का आलोचन लक्षण-प्रन्थों की मदद से करना उसी प्रकार हास्यास्पद है, जिस प्रकार घर की कुलवधू को कटघरे में खड़ी करके जिरह कराना। श्रीमाथुर साहब की प्रस्तुत पुस्तक में परम्पराशील नाट्यों का सामान्य नाट्यों से अलग करके विवेचन हुआ है; क्योंकि वे काफी अरसे से खास परम्परा के अधीन रहकर लोक-साहित्य की प्रवहमाण धारा से अलग हो चुके हैं तथा उनकी कुछ अपनी रूढियाँ या प्रणालियाँ स्थिर हो चुकी हैं।

श्रीजगदीशचन्द्र माथुर रसिद्ध साहित्यिक ग्रीर सफल नाटककार हैं। उनके पास ग्रनुभव का भाण्डार है। उनके बारे में शायद सबसे बड़ी बात यह है कि उन्होंने सहज जिज्ञासु बुद्धि लेकर देश के कोने-कोने का पर्यटन किया है ग्रीर हमेशा ग्रपनी ग्राँखों ग्रीर कानों को खुला रखा है। फलतः, उनके प्रस्तुत विवेचन में जो व्यापकता, गहनता ग्रीर मार्मिकता ग्राई है, वह ग्रन्यत दुर्लभ है। मेरा दृढ विश्वास है कि श्रीमाथुर साहव की इस कृति से चिर-उपेक्षित इन साहित्य-निधियों को एक ऐसी मर्यादा प्राप्त हुई है, जिसके कारण बहुतेरे साहित्यक जिज्ञासु इस ग्रोर उन्मुख होंगे ग्रीर उनके हारा ग्रारम्भ किये गये कार्य को ग्रीर भी ग्रागे बढ़ायेंगे।

जयदेव मिश्र निदेशक

विवाह-पंचमी, सं० २०२६ वि०

#### प्रस्तावना

भारतीय नाट्य-सम्बन्धी जो दृष्टिकोण श्रीर सामग्री इस पुस्तक में प्रस्तुत किये गये हैं, उनमें बहुत कुछ नया है। यद्यपि मैंने प्राचीन भाषा-नाटक-संग्रह की भूमिका में श्रीर उससे भी पहले श्रपनी श्रुँग्रेजी-पुस्तक ड्रामा इन रूरल इष्डिया के कतिपय प्रसंगों में इनमें से कुछ विशेषताश्रों पर विचार किया है, तथापि बाद में पाये गये तथ्यों के साथ इनका एक स्थान पर विवेचन पहली बार इसी पुस्तक में हिन्दी-पाठकों के समक्ष उपलब्ध है।

मेरा ग्रध्ययन एक शौक्—हाँबी—की तरह मुझपर हावी हुग्रा। ग्रध्ययन के दौरान, ग्रौर विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् में दिये गये भाषणों को पुस्तक का रूप देते समय भी कुछ नये तथ्य मेरे सामने ग्राये, जिनसे संकेत पाकर कुछ मान्यताएँ मेरे मन में उभरीं। ये तथ्य ग्रौर मान्यताएँ सागर की हिलोरों द्वारा तट पर छोड़े गये शंखों ग्रौर कौड़ियों की भाँति इस पुस्तक के विवरणात्मक कलेवर के इर्द-गिर्द टिक गये हैं। कहीं उन विवरणों की सैकत-राशि में इनपर निगाह न पड़े, इसलिए प्रारम्भ में ही उल्लेख किये देता हूँ।

मेरी मान्यता है कि जो ग्रांचलिक नाट्यिवधाएँ भारतवर्ष में ग्राजिदन प्रचलित हैं, उन्हें 'लोकनाट्य' का नाम देना सही नहीं है। उनका साहित्य ग्रीर उनकी प्रस्तुतीकरण-पद्धितयाँ लोककला की ग्रपेक्षा कहीं ग्रधिक परिमार्जित ग्रीर ग्रलंकृत हैं। रंगमंच ग्रीर नाटक के ग्रन्य रूपों से इनका पार्थक्य इनके परम्परानुगामी (ट्रेडिशनल) होने में है। ग्रतः, मैंने इन्हें 'परम्पराशील नाट्य' मानकर इनका ग्रध्ययन किया है।

यद्यपि जनसाधारण के बीच नाना प्रकार के नाट्य-प्रदर्शन स्नादिकाल से स्नौर संस्कृत-नाट्य के गारवकाल में भी होते रहे थे, तथापि रासलीला, स्नंकिया नाट, जात्ना, भागवतमेल, सांग इत्यादि वत्तंमान लोकप्रिय शैलियों का उद्भव स्नौर विकास संस्कृत (क्लासिकल)-नाट्य के ह्रासकाल में एक ऐसी नृत्य-संगीत-संवाद की मिश्रित शैली से हुस्रा, जिसका लक्षणकारों ने तो उल्लेख नहीं किया है, लेकिन जिसके लिए नाटककारों एवं स्नन्य लेखकों ने 'संगीतक' शब्द का ब्यवहार किया है।

संस्कृतेतर भाषाओं में संगीतकों का उद्भव, लगभग एक हजार वर्ष हुए प्रारम्भ हुआ, और इनके विकास की धारा प्रायः दक्षिण के क्षेत्रों से उत्तर की ब्रोर आई। इस प्रिक्रिया का नाता भिक्त-सम्प्रदाय से विशेषतः रहा है, जो स्वयं दक्षिण से उत्तर की ब्रोर बढ़ा। जयदेव के गीतगोविन्द की गैली ने संगीतक को देशव्यापी प्रदर्शन-विधा के रूप में स्थापित किया। केरल के कुलशेखरवर्मन्, मिथिला-नेपाल के हर्रासहदेव, असम के शंकरदेव, ब्रज के नारायण भट्ट, बंग के रूपगोस्वामिन्, आन्ध्र के सिद्धेन्द्रयोगी और तंजोर के रघुनाथ नायक भाषा-नाट्य के मुख्य प्रवर्त्तक माने जा सकते हैं।

भाषा-नाट्य के विकास को पिछले एक हजार वर्षों में चार चरणों में विभक्त किया जा सकता है—पहला, राजदरवार-केन्द्रित, संस्कृत ग्रौर भाषा-मिश्रित नाटकों का युग: लगभग १००० ई० से १५०० ई० तक; दूसरा भिवतप्रधान वैष्णव नाटकों का युग: १५०० ई० से १६५० ई० तक; तीसरा ग्रांचिलक विशेषताग्रों एवं लोक-संस्कृति से प्रभावित नाटकों का युग: १६५० ई० से लगभग १८०० ई० तक; ग्रौर चौथा सामाजिक प्रतिक्रियाग्रों ग्रौर परम्परा के समन्वय पर ग्राश्रित नाटकों का युग: १८०० ई० से ग्राज पर्यन्त। सामाजिक चेतना, राजनीतिक परिस्थिति ग्रौर ग्रिभव्यंजना-शैली के वदलते ग्रायाम इन सभी युगों की प्रगति के प्रेरक थे।

भिक्तयुगीन भाषा-नाटकों के रचियताओं ने रंगशाला और नाट्य को जनसाधारण के बीच भागवत धर्म के सन्देश का माध्यम बनाया। ऐसा करने के लिए उन्होंने एक विशेष सम्प्रेषण-पद्धति (कम्युनिकेशन टेकनीक) का इस्तेमाल किया। इस सम्प्रेषण-पद्धति का आधार था रस-प्रक्रिया का चरमोत्कर्ष, जिसमें भावविह्नलता और पुनरुक्ति इत्यादि के फलस्वरूप अहं के अस्थायी लोप की मनोदशा में आध्यात्मिक सन्देश को प्रेक्षक आसानी से ग्रहण कर सकता था। इस सम्प्रेषण-पद्धति का अन्य परम्पराशील विधाओं पर भी प्रभाव पड़ा।

यद्यपि भरत के नाट्यशास्त्र में सभी नाट्य को सोद्देश्य एवं धर्म और नीति के सन्देश का वाहक माना गया है, तथापि संस्कृत-नाटककारों ने प्रायः इस कर्त्तव्य को निवाहने का प्रयास नहीं किया। परम्पराशील भाषा-नाटकों ही में भरत द्वारा निर्विष्ट नाट्य-उद्देश्य को सार्थक करने की चेष्टा की गई। ग्रतः, परम्पराशील नाट्य ही 'पंचम वेद' कहलाये जाने के ग्रिविकारी हैं।

मैंने विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् के निमन्त्रण पर ये भाषण फरवरी, सन् १६६६ ई० में दिये थे। पुस्तक का रूप देते समय मैंने तीन प्रकार की नवीन सामग्री मूल पाण्डुलिपि में सिम्मिलित कर दी है: एक तो परम्पराशील नाट्य के इतिहास का यथासम्भव कमबद्ध ब्योरा; दूसरे, वैष्णव नाटककारों की रसान्वयी सम्प्रेषण-पद्धति का विवेचन ग्रौर तीसरे, परम्पराशील नाट्य-साहित्य (लिखित ग्रौर मौखिक) के कुछ नमूने। इन नमूनों में कुछ, जैसे मेलात्त्र का भागवतमेल, शायद पहली बार हिन्दी-पाठकों के सामने ग्राये हैं।

मूल भाषणमाला में, इस भाँति, श्रनेक बाद में चुने गये सुमन गुँथ गये हैं।
मुझे ग्राशा है कि यों पुस्तक की उपयोगिता तो बढ़ी ही है, उसकी रोचकता में भी कमी
नहीं हुई है।

ग्रन्थ की एक विशेषता की ग्रोर पाठकों का ध्यान ग्रौर दिलाना चाहूँगा। प्राय: भारत के विभिन्न ग्रंचलों में प्रचलित संगीत, शिल्प, नाट्य एवं ग्रन्य सांस्कृतिक विधाग्रों का प्रादेशिक कम में ही विवरण पुस्तकों ग्रौर लेखों में होता रहा है। उनका ग्रखिल-भारतीय दृष्टि से विश्लेषण नहीं हो सका है। यह मेरा सौभाग्य रहा कि ग्रपने देश के अनेक भागों में जाकर वहाँ के परम्पराणील नाट्य को देखने और उनका अध्ययन करने के अवसर मुझे मिलते रहे। परिणाम यह हुआ कि मेरा दृष्टिकोण एकांगी नहीं रह सका। किसी नाट्य-प्रदर्णन को मैं देखता, तो तुरन्त उसके विभिन्न अंगों की तुलना मैं अन्यत्न देखे हुए प्रदर्णनों के अंगों से करने लगता। शब्दशास्त्री जैसे पर्यायों की खोज करते हैं, वैसे ही मैं भारतवर्ष की विभिन्न आंचलिक नाट्य-शैलियों में साम्यों की खोज करता रहता हूँ। अतः, इस अन्थ में प्रादेशिक कम से नाट्य-विधाओं का विवरण न करके मैंने सामान्य विशेषताओं के वर्गों में सामग्री जुटाई है। मैं इसे अपनी विशेष उपलब्धि मानता हूँ। मेरे संस्कार ऐसे वन गये हैं कि अपने देश की विविधताओं के मूल एवं अभिव्यवित में मुझे सहज ही साम्य की प्रतीति हो जाती है। यह अन्थ मेरे इन्हीं संस्कारों का प्रतीक है।

विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् से मेरा बहुत पुराना नाता है, ग्रात्मीयता का नाता। परिषद् ने ग्रनेक उपेक्षित विषयों पर ग्रन्थ-प्रकाणन ग्राँर भाषणों का ग्रायोजन कर हिन्दी के भाण्डार की ग्राभिवृद्धि की है। मुझे भी इस यज्ञ का सहभागी बनाकर परिष्द ने मुझे जो सम्मान दिया है उसके लिए मैं उसके ग्राधिकारियों का बहुत कृतज्ञ हूँ।

नई दिल्ली २३ जनवरी, १६६६ जगदीशचन्द्र माथुर



### विषय-क्रम

### प्रथम भाग

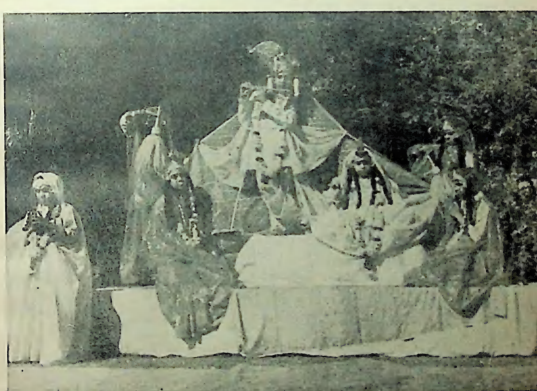
| उद्गम और विकास                                           |        |
|----------------------------------------------------------|--------|
| १. पंचम वेद: यया और कैसे ?                               | 9-5    |
| परम्पराशील नाट्य की सामान्य विशेषताएँ:                   | ×      |
| बहुजन-सम्प्रेपण का माध्यम:                               | ৩      |
| २. ऐतिहासिक पृष्ठभूमि और संगीतक:                         | १०-३६  |
| परम्पराशील नाट्य का उद्गम: संगीतक:                       | 90     |
| भाषा-संगीतकों का विकास: प्रथम चरण (लगभग सन्              |        |
| १००० से १५०० ई० तक):                                     | 93     |
| परम्पराशील नाट्य ग्रीर वैष्णव सन्तः द्वितीय चरण          |        |
| (लगभग सन् १५०० से १६५० ई० तक):                           | 39     |
| तृतीय चरण: सन् १६५० से १८०० ई०:                          | 39     |
| वर्त्तमान युग में परम्पराशील नाट्य (सन् १८०० ई० के बाद): | 37     |
| द्वितीय भाग                                              |        |
| सामान्य विशेषताएँ                                        |        |
| ३. कथावस्तु ग्रीर सामाजिक उद्देश्यः                      | x8-3\$ |
| प्रेमाख्यान ग्रीर शौर्य-कथाएँ:                           | 35     |
| पौराणिक प्रसंग और भागवत धर्म:                            | ४१     |
| सामाजिक प्रसंग:                                          | ४३     |
| ४. पात्राभिनय, गान, नृत्य ग्रौर रस-निरूपण:               | 84-40  |
| पात्र-परिपाटी :                                          | ४६     |
| वाचिकाभिनय :                                             | ४७     |
| सुत्रधार ग्राँर विदूषक:                                  | 85     |
| नटों की परम्पराएँ और व्यवसाय:                            | ५०     |
| नाट्य-संगीत :                                            | ४२     |
| नृत्य के प्रयोग:                                         | 22     |
| रस-निरूपण ग्रौर सम्प्रेषण-पद्धति:                        | ५७     |
| ५. रंग-ब्यवस्थाः                                         | ६१-६७  |
| रंगशालाग्रों की स्थिति:                                  | ६१     |
| रंगशालाश्रों के प्रकार ग्रौर ग्रंग:                      | ६३     |
| सेटिंग और मंच-व्यवस्था:                                  | ६६     |

| ξ. | वेशभूषा ग्रौर पूर्वरंग:                                 | ६ = - ७ २ |
|----|---------------------------------------------------------|-----------|
|    | वेशभूषा श्रीर प्रसाधनः                                  | ६८        |
|    | रूढियाँ और विविधता:                                     | 33        |
|    | पूर्वरंग के प्रकार:                                     | 50        |
|    | पूर्वरंग के उद्देश्य:                                   | ७२        |
|    | तृतीय भाग                                               |           |
| च  | यनिका                                                   |           |
| 9. | कुछ रंग-प्रदर्शनों की झाँकियाँ:                         | ₹3-xe     |
|    | पौराणिक रंगशाला : कर्नाटक का 'दोड्डाता' :               | ७६        |
|    | काश्मीर का 'भाँड़जश्न' ग्रथवा 'पथ्र':                   | ৩ব        |
|    | एक ईसाई रंगशाला : 'चाविट्टु नाटकम्' :                   | 3 ह       |
|    | वैष्णव रंगशालाः ग्रसम का 'ग्रंकिया नाट':                | 50        |
|    | विदापत नाच: उत्तर विहार की ग्रल्प-परिचित प्रदर्शन-विधा: | 55        |
| ۲. | परम्पराशील नाट्य-साहित्य के नमूने:                      | 886-438   |
|    | मेलात्तूर का भागवत मेल:                                 | 83        |
|    | उत्तरप्रदेश की नौटंकी:                                  | 33        |
|    | ग्रसम का ग्रंकिया नाट:                                  | १०६       |
|    | बिहार का विदेसिया:                                      | 990       |
|    | स्बप्न-लीला:                                            | 994       |
|    | जट-जटिन :                                               | 929       |
|    | उपसंहार :                                               | 934-980   |
|    | शब्दानुक्रमणी :                                         | 389-986   |

## परम्पराशील नाद्य

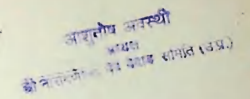






रासलीला के दो दृश्य



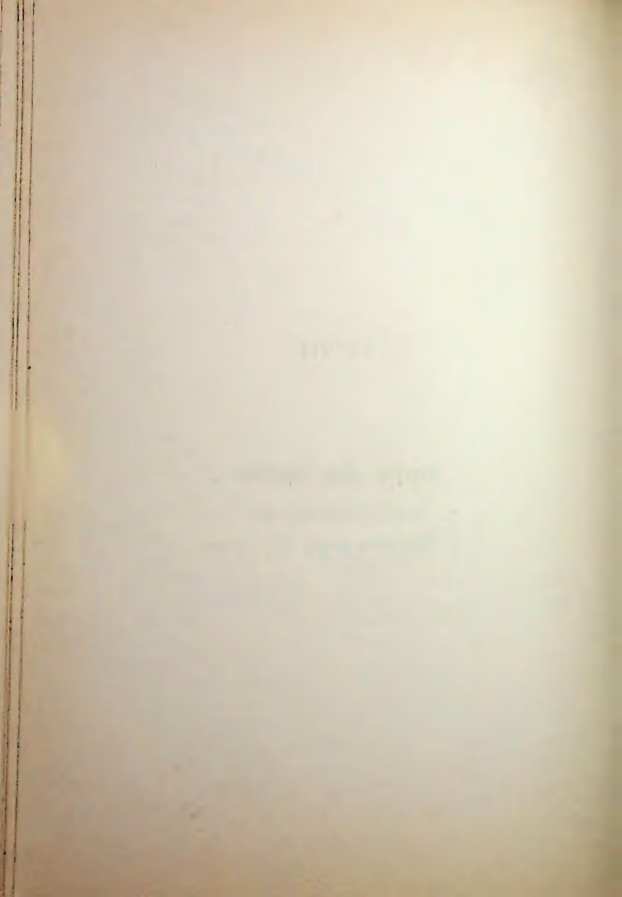


## [ प्रथम भाग ]

## उद्गम और विकास

१. पंचम वेद : क्या और कैसे ?

२. ऐतिहासिक पृष्ठभूमि श्रौर संगीतक



## पंचम वेद : क्या और कैसे ?

भरत मिन ने नाट्यशास्त्र को पंचम वेद के रूप में प्रतिष्ठित करते हुए तीन बातों पर जोर दिया है। एक तो यह कि चूँ कि शूद्र तथा बन्य जातियों के लोग बेद-पाठ से वंचित थे, इसलिए ऐसे वेद की ग्रावश्यकता पड़ी, जो सभी वर्गों की जनता के लिए उपादेय हो । दूसरी बात यह कि नाट्य में ऋग्वेद से पाठ, सामवेद से गीत, यजर्वेद से अभिनय और अथर्ववेद से रस का संग्रह किया गया। भरत की तीसरी स्थापना यह थी कि नाट्य सभी प्रकार की कलाग्रों, शिल्प तथा ज्ञान से सम्पन्न होने के कारण पंचम वेद कहलाने योग्य है। इस विषय में नाट्यशास्त्र में एक रोचक प्रसंग है। देवताग्रों के कहने पर भरत मुनि ने नाट्य का विधान किया। भरत मुनि ने जब पहले नाटक 'देवासर-संग्राम' का प्रयोग प्रस्तत किया ग्रौर उसमें दैत्यों पर देवताश्रों की विजय को प्रदर्शित किया, तब दैत्यों ने विघ्न करके ग्रदश्य शक्तियों के सहारे नटों की स्मरण-शक्ति, गति श्रौर चेण्टा को जडीभूत कर दिया। जैसे-तैसे करके इन्द्र के 'जर्जर' नामक शस्त्र-विशेष से इन विघ्नों का शमन किया गया । जब दूसरी बार प्रयोग हम्रा ग्रौर उसके लिए रंगशाला तैयार कर दी गई, तब प्रदर्शन के पहले ब्रह्माजी ने समझौते के तौर पर दैत्यों के नेता विरूपाक्ष को बुलाकर उससे बातचीत की ग्रीर तब उन्होंने ग्राश्वासन दिया कि नाटक केवल देवताग्रों या दैत्यों के लिए ही नहीं होगा, बल्कि दैलोक्य-भर के भावों को प्रकट करेगा तथा गृहस्थों, दैत्यों, राजाग्रों ग्रौर ऋषियों के चरित्र को प्रदिशित करेगा । उसमें कहीं धर्म और लोकोपदेश, कहीं कीड़ाएँ, कहीं धनप्राप्ति, कहीं शान्ति-प्रचार और कहीं युद्ध दिखाये जायेंगे । वह सभी प्रकार के लोगों के लिए धर्मप्रद, यशःप्रद, त्रायुष्प्रद, हितकर, बुद्धिविकासक और लोकोपदेशक होगा ।

यद्यपि भारतवर्ष में नाट्य का यह विविध रूप सिद्धान्ततः मान्य रहा, तथापि संस्कृत-नाटकों की परम्परा प्रायः उच्च वर्ग तथा राजकुल के लोगों का मनोरंजन करने में विशेष बलवती रही। जातिगत भेदों का पालन तो नहीं किया गया, किन्तु नाटकों का पूरी तरह से ग्रानन्द उठाने के लिए प्रेक्षकों को सहृदय के गुण प्राप्त करने पर जोर दिया जाने लगा। सहृदय साहित्य तथा कला का ममंज्ञ होता है और इसके लिए न केवल ग्रभ्यास, ग्रिपतु वंशगत संस्कारों की भी ग्रावश्यकता पड़ती है। इसका फल यह हुमा कि धीरे-धीरे संस्कृत-नाटक सीमित वर्ग का प्रतिबिम्ब बनता चला गया और उसे ग्रंशतः ही पंचम वेद की संज्ञा दी जा सकती थी।

संस्कृत-नाटक के पंचम वेद होने में दूसरी किटनाई यह पड़ी कि उच्च वर्ग के क्षोगों के लिए मनोरंजन के साथ नाटक का सोदेश्य रूप प्रस्तुत नहीं हो सकता था। इस दुविधा का निवारण संस्कृत-नाटककारों ने नाटकों के अन्त में 'भरतवाक्य' द्वारा किया। सबका कल्याण, शुभ और शान्ति का विस्तार, इन सद्विचारों के साथ नाटक की समाप्ति होती और यही मंगलकामना नाटक का उद्देश्य समझी जाती थी। नाटक के प्रधान कलेवर

में किसी प्रकार के मत-स्थापन की गुंजायश नहीं देखी गई । शायद यही कारण है कि प्राय: संस्कृत-नाटकों में विचार-तत्त्व, अध्यात्म-विश्लेषण और जीवन-दर्शन का अभाव-सा प्रतीत होता है । दो ही अपवाद मिलते हैं। एक तो अश्वघोष के बौद्ध-धर्मावलम्बी नाटक और दूसरा कृष्णमिश्र का 'प्रवोधचन्द्रोदय' । इन दोनों के बीच लगभग एक हजार वर्ष तक भास से राजशेखर तक जितने नाटककार हुए, उन्होंने प्राय: सोद्देश्य साहित्य से अपने को वरी रखा ।

सर्वसाधारण का मनोरंजन और नीति तथा धर्म का उपदेश, ये दो लक्षण जो भरत ने पंचम वेद के लिए स्थिर किये थे, संस्कृत की प्रधान नाट्यधारा में प्रतिविम्वित नहीं हुए। किन्तु, भरत मुनि के सिद्धान्त सामान्य अनुभव पर आधारित थे और उनकी अभिव्यक्ति कहीं-न-कहीं होनी ही थी। अतः, संस्कृत की प्रधान नाट्यधारा जब क्षीण होने लगी, उससे कुछ पहले ही जनसाधारण के मानस से मनोरंजन और शिक्षा से अनुप्राणित विभिन्न शैलियों का उदय होने लगा। इन शैलियों का विवेचन लक्षण-ग्रंथों में बहुत कम हुआ। लक्षणकारों की प्रवृत्ति तो यह रही थी कि रूढ विधाओं से विभिन्न यदि कोई नये प्रकार का नाट्य-प्रयोग प्रस्तुत होता, तो वे तुरन्त उसे अपने वर्गों की संख्या में जोड़ देते। इस तरह शास्त्र-सम्मत परिवेश का अतिक्रमण नहीं हो पाता। किन्तु ११वीं और १२वीं शताब्दी तक आते-आते संस्कृत-नाट्यधारा कुछ क्षीण हो गई। राजप्रासाद उजड़ने लगे। सह्दय संरक्षकों की संख्या न्यून हो चली। अतः, लक्षणकार भी अपनी संग्रह-शक्ति खो बैठे।

ऐसी परिस्थित में वही नाट्य-प्रदर्शन पनप सका, जो राजप्रासाद पर कम ग्राधित था मिन्दर ग्रीर धर्म-स्थानों पर ग्रधिक, जो मेलों ग्रीर उत्सवों में जन-मनोरंजन करके पुष्ट हो सकता था, जो लक्षणकारों द्वारा स्थापित सिद्धान्तों की उपेक्षा कर सकता था ग्रीर जिसमें वस्तुतः विभिन्न कलाग्रों का प्रयोग होता था। पंचम वेद से मेरा तात्पर्य इसी नाट्यग्रैली से है, जो संस्कृत-नाट्यधारा के ग्रवनित-काल में सारे भारतवर्ष में प्रगतिशील हुई। यह नाट्य ग्राज भी हमारे देश के विभिन्न क्षेत्रों में सिक्रिय हैं। ग्राज भी इसका प्रभाव उन नाटकों से कहीं ग्रधिक व्यापक है, जो नगरों के भव्य ग्रीर उच्च वर्ग के लोगों का मनोरंजन करते हैं ग्रथवा जिन्हें साहित्यिक नाटक कहा जाता है।

इन क्षेत्रीय और जनप्रिय नाटक-शैलियों को प्रायः लोकनाटक के नाम से आजकल सम्बोधित किया जाता है। किन्तु, लोकनाटक शब्द अँगरेजी के 'फोक ड्रामा' से उधार लिया गया है। 'आवसफोर्ड कम्पेनियन आव ड्रामा' के अनुसार 'फोक प्ले', यानी लोकनाटक ऐसा नाट्य-मनोरंजन है जो ग्रामीण उत्सवों पर ग्रामवासियों द्वारा स्वयं प्रस्तुत किया जाता है और प्रायः अशिष्ट और देहाती होता है। योरोप में लोक-नाटक ग्रादिम जीवन में लोकोत्सवों में प्रारम्भ हुए थे। उनमें मृत्यु, पुनर्जन्म, तथा स्थानीय महापुरुषों के विवरण, नटों के खेल इत्यादि होते थे। इंगलैण्ड में 'ममसं प्ले' को लोकनाटक कहा जाता है।

स्पष्ट है कि भारतवर्ष की क्षेत्रीय नाट्यशैलियाँ प्रायः इस प्रकार के लोक-नाटक से कहीं ऊँचे स्तर के प्रदर्शन ग्रीर साहित्य से सम्पन्न हैं। ग्रतः, उन्हें लोकनाटक की संज्ञा देना समीचीन नहीं जान पड़ता। उनमें कई शैलियाँ कला की दृष्टि से उत्कृष्ट हैं।

मेरे विचार में इन शैलियों को 'परम्पराशील नाट्य' कहना अधिक उपयुक्त होगा । यह नाट्यशैली एक लम्बी परम्परा का वर्त्तमान स्वरूप है । इसके रंगमंच और साहित्य दोनों ही बहुत कुछ उस विधि और सोहेश्य कला के प्रतीक हैं, जिसका संकेत भरत के नाट्यशास्त्र में मिलता है और जिसका विशेष विकास मध्ययुग के संस्कृत-नाटक के ग्रवनित-काल में हुग्रा । यही नाट्यशैली पंचम वेद की संज्ञा की ग्रधिकारिणी जान पड़ती है । ग्राज देश में पुन: इस पंचम वेद के प्रति जागरूकता की ग्रावश्यकता है । हमारी नागरिक सभ्यता में पाश्चात्य प्रभाव के फलस्वरूप एकसूत्रता का समावेश हुया । इस एकसूबता का धड़ राजनीतिक एकता है। किन्तू, राजनीतिक एकता अपने में यथेष्ट नहीं। सांस्कृतिक सन्तुलन लोक-जीवन की एकता का संवर्द्धन करता है। परम्परागत नाट्य में कई ऐसी विशेषताएँ हैं, जो भारतवर्ष के विभिन्न क्षेत्रों को एक दूसरे से वौधती हैं। परम्परागत नाट्य का दूसरा महत्त्व इस वात में है कि नागरिक नाट्य की ग्रपेक्षा वह देश की ग्रसंख्य जनता के कहीं ग्रधिक समीप है । ग्राज जब भारतवर्ष में जनसाधारण को देशव्यापी प्रगति में शामिल करना ग्रभीष्ट है, ऐसी सांस्कृतिक विधाग्रों को प्रोत्साहन मिलना चाहिए, जिनमें सामान्य जनता एकात्मीयता की अनुभूति कर सके। यही नहीं, सोद्देश्य नाट्य राष्ट्र-निर्माण की घड़ी में विशेष महत्ता रखता है। सोद्देश्यता नागरिक साहित्य में प्रायः अप्रासंगिक हो जाती है, जैसा संस्कृत-नाटक में हुआ और जैसा आज दिन भी हम देखते हैं । किन्तु, 'परम्पराशील नाट्य' में वही सोदेश्यता बहुत स्वाभाविक प्रतीत होती है।

मुझे लगभग २४ क्षेतीय नाट्यशैलियों की जानकारी प्राप्त करने का अवसर मिल चुका है। इन में प्रमुख हैं—रासलीला, रामलीला, असम के अंकिया नाट, विहार के की तैनिया नाट और विदेसिया, बंगाल की याता, मध्यप्रदेश के माँच, राजस्थान के ख्याल और रम्मत, गुजरात के भवई, महाराष्ट्र का तमाशा, कर्णाटक का दोडाट्टा, आन्ध्रप्रदेश का कुचिपुडि, तमिलनाड का भागवत-मेल, मैसूर का यक्षगान, केरल का कूडियाट्टम और चिवटू, हिमाचल प्रदेश का करियाला, उत्तरप्रदेश, हरियाणा और पंजाब के नौटंकी और सांग तथा कश्मीर का भाण्डजशन।

ग्राश्चर्य है कि हमारे देश की इस विशाल ग्रीर विविध सांस्कृतिक ग्रिमिट्यंजना का भली भाँति विवेचन नहीं हुग्रा है । लोकनृत्य में तो ग्रिमिरुचि वड़ी है, शायद इस-लिए कि लोकनृत्य में भाषा की बाधा नहीं है । शास्त्रीय नृत्य यथा भरत-नाट्य, कत्थक इत्यादि की ग्रोर भी विद्वानों का ध्यान गया है; किन्तु यह नहीं समझा गया कि वस्तुत: शास्त्रीय नृत्य परम्परागत नाट्यशैलियों के खण्ड-मात्र हैं । उनका सही प्रयोग नाट्य-कथाग्रों के प्रदर्शन में ही होता था। भरत-नाट्य का वास्त्रविक रूप भागवत-मेल में मुखर हो पाता है।

### परम्पराशील नाट्य की सामान्य विशेषताराँ

परम्परागत नाट्य के दो पहलुग्रों की ग्रीर मैंने संकेत किया । एक तो उनका देशव्यापी एकता का सूत्र होना ग्रीर दूसरे उनमें जनसाधारण को संचालित ग्रीर प्रेरित

करनेवाली प्रवृत्तियों की प्रधानता। ऊपर जिन क्षेत्रीय नाट्यशैलियों का जिक हुआ है, उनमें निम्नांकित सामान्य विशेषताएँ पाई जाती हैं, जिनके कारण उन्हें हमारे देश की संस्कृति का सार्वभौमिक स्वरूप माना जा सकता है और विविधता में एकता का प्रतीक:

- 9. दक्षिण और पूर्वी भारत के परम्परागत नाट्यों में एक ही प्रकार के पौराणिक कथानकों का प्रयोग हुम्रा है । नृसिंहावतार, श्रीकृष्ण-लीला, रामचिरत, महाभारत के दृश्य—ये कथाएँ ग्रसम से केरल तक सभी प्रकार के नाट्यों में मिलती हैं ।
- २. संगीत, नृत्य श्रीर संवाद तीनों ही परम्परागत नाट्यशैली के श्रनिवार्य श्रंग हैं श्रीर उनके सम्मिश्रण से ही सौन्दर्य-वोध श्रीर ज्ञान प्राप्त होते हैं।
- ३. यद्यपि हर क्षेत्रीय नाट्य में क्षेत्र की प्रमुख भाषा का प्रयोग हुम्रा है, तथापि लगभग सभी में सुसंस्कृत तथा ग्रामीण भाषाओं का विचित्र संयोग दीख पड़ता है । प्रेक्षक को एक साथ ही उच्च कोटि की साहित्यिकता तथा ग्रामीण स्वच्छन्दता का ग्रमुभव होता है ।
- ४. इन नाट्यशैलियों में जो संगीत प्रयुक्त हुआ है, वह रागानुबद्ध होता है, यद्यपि एक ही नाम से रागों के विभिन्न स्वर-विधान मिलते हैं। आश्चर्य यह है कि कर्णाटक और दक्षिण भारत में प्रचलित कुछ रागों की प्रतिध्वनि उत्तर बिहार और असम के नाट्य रागों में मिलती है। देशी और मार्गी दोनों प्रकार के राग क्षेत्रीय नाटकों में प्रायः पाये जाते हैं।
- ५. वेशभूषा में भी बहुत कुछ साम्य दीख पड़ता है। लम्बे ग्रंगवस्त्र कश्मीर में भी हैं ग्रीर तिमलनाड में भी। मुखौटे तो देश-भर में व्यवहृत होते हैं।
- ६. इन नाटकों में संवाद (विशेषतः पश्चिमी प्रदेशों में) प्रश्नोत्तर-पद्धित का उपयोग करते हैं। यह पद्धित वेदकालीन साहित्य से महाभारत के यक्ष-युधिष्ठिर-संवाद तथा विविध बौद्ध ग्रीर जैन साहित्य तक में प्रवाहित होती हुई प्रादेशिक नाट्यों में परिपुष्ट हुई है।
- लगभग प्रत्येक परम्पराशील नाट्य में प्रारम्भिक ग्रंश, जिसे भरत-नाट्य-शास्त्र में पूर्वरंग कहा गया है, विशेष महत्त्व रखता है । वस्तुतः, पूर्वरंग इन नाट्यों का सबसे व्यापक चिह्न है ।
- जगभग सभी परम्परागत नाट्यों में सूत्रधार केवल प्रारम्भ में ही नहीं, बराबर किसी-न-किसी रूप में मौजूद रहता है। सूत्रधार नाटक की कथा को अंग्रंसर करता है और दर्शकों एवं कथा के वीच कड़ी का काम करता है। प्राय: सूत्रधार के साथ-साथ विदूषक भी किसी न किसी नाम से इनमें से ग्रधिकतर नाट्यों में विद्यमान है।
- एरम्परागत मंच की यह विशेषता है कि इसमें श्रिभनय रूढिगत होता है। मुद्राश्रों का प्रयोग भाषा को स्पष्ट करने के लिए होता है भौर बोली विशेष स्वराधात के श्रनुसार होती है।

ये मभी विशेषताएँ परम्परागत प्रादेशिक नाट्यों को एक सूत्र में बाँधती हैं भीर इस तरह सारे भारतवर्ष के एक रंगमंच का बोध होता है । उसी प्रकार इस रंगशाला का सम्पर्क जनसाधारण के जीवन से भी बहुत निकट का है। इस बात की पुष्टि निम्नांकित विशेषताओं से होती है---

- ये सब प्रदर्शन थोड़े ही खर्चें में किये जा सकते हैं ग्रौर निधंन-से-निधंन व्यक्ति का ऐसा मनोरंजन हो पाता है, जिसमें संगीत भी है, नृत्य भी, ग्रीर संवाद भी।
- २. यद्यपि ये सब शैलियाँ परम्परागत हैं, तथापि बदलते युग के अनुसार समस्याओं का समावेश इन नाट्यों में होता चलता है। सांग, नोटंकी और कूडियाट्टम में कथानकों अथवा प्रसंगों द्वारा समसामयिक जीवन रर प्रकाश डाला जाता है।
- ह. लगभग सभी नाट्यों से जनसाधारण को जीवन की नीतिशिक्षा भिलती है। कोई भी ऐसा अवसर खोया नहीं जाता, जिसमें किसी-न-किसी प्रकार की शिक्षा की ओर प्रेक्षकों का ध्यान खींचा जा सके।
- ४. यद्यपि पौराणिक नाट्यों में अनेक अवतारी पुरुषों का चिरत प्रदर्शित होता है, तथापि अनेक प्रादेशिक नाट्य साधारण कुल में पैदा हुए नायकों को प्रस्तुत करते हैं। राजस्थान के ख्याल में तेजाजी का चिरत इसकी पुष्टि करता है।
- ५. नाट्यों में सामाजिक जीवन पर छींटाकशी की जाती है और जनसाधारण के उग्र व्यंग्य की अभिव्यक्ति होती है। हिमाचल के 'करियाला' और कश्मीर के 'भाण्डजशन' में इसके अनेक उदाहरण मिलेंगे।
- ६. पौराणिक गाथाओं के ग्रतिरिक्त इन नाट्यों में प्रेमाख्यानों का प्रचुर स्थान है। प्रेम का जो स्वरूप इन नाट्यों में मिलता है, वह स्वच्छन्द इन्द्रिय-सुखबोधक ग्रीर निर्वाध है।
- इन नाट्यों के प्रदर्शन में प्रेक्षक ग्रीर नट दोनों का निकट सम्बन्ध होता है
  ग्रीर प्राय: दर्शक भी प्रदर्शन में हिस्सा लेते हैं। प्रेक्षकों ग्रीर नाट्य
  के बीच में यह तारतम्य नागरिक जीवन के लिए एक ग्रनूठी वस्तु है।

### बहुजन-सम्प्रेषरा का माध्यम

परम्पराशील नाट्य में भरत के मूल उद्देश्य की पूर्ति हुई, यानी, सावंभौिमक भावों की अभिव्यक्ति, सभी वर्गों के लोगों के चरित्र का प्रदर्शन तथा सर्वसाधारण के हित, सुख ग्रीर उपदेश का संवर्द्धन । वृद्ध का वचन बहुजनहिताय, बहुजनसुखाय परम्पराशील नाट्य पर निस्सन्देह लागू होता है। संस्कृत नाट्य इस उद्देश्य की ग्रोर जागरूक होते हुए भी उसे पूरा करने में इसलिए ग्रसमर्थ रहा कि उसकी पद्धति उद्देश्य के ग्रनुरूप न रह सकी। बात यह है कि जिस समय किसी उद्देश्य-विशेष का निरूपण किया जाता है,

उस समय जो पद्धित श्रीर साधन उसकी पूर्ति के लिए यथेप्ट समझे जाते हैं, यहं जरूरी नहीं कि बाद के युग में भी बही पद्धित श्रीर साधन सार्थक रहें। परम्पराशील नाट्य की परम्पराएँ बदलती रही हैं। यह लिखित शास्त्र से बँधा नहीं रहा। अतः, सार्वभौभिक भावों की ग्रिभव्यक्ति, विभिन्न वर्गों के चरित्रों के प्रदर्शन श्रीर लोकोपदेश के निरूपण के लिए यह नाट्य बहुजन-सम्प्रेषण, यानी 'मास कम्युनिकेशन' का माध्यम बन गया।

बहुजन-सम्प्रेषण का सिद्धान्त ग्राधुनिक समाज-विज्ञान की देन है। किन्तु, ग्रनेक युगों में ग्रनेक प्रकार के बहुजन-सम्प्रेषण-साधनों (मीडिया ग्राँव मास कम्युनिकेशन) का ध्यवहार होता रहा है। भारतवर्ष में पिछले एक हजार वर्ष में विकसित परम्पराशील प्रांचलिक नाट्य शैलियां बहुजन-सम्प्रेषण-माध्यम के विशिष्ट उदाहरण हैं। वर्त्तमान युग के बहुजन-सम्प्रेषण उपकरणों से भारतीय परम्पराशील नाट्य दो दिशाग्रों में कुछ पृथक् है। एक तो यह कि उसमें ग्रभिनय, नृत्य, संगीत ग्रीर संवाद के यथावश्यक सम्मिश्रण द्वारा प्रेक्षकों में रसानुभूति का वीजारोपण किया जाता है, जबिक ग्राधुनिक माध्यमों में रस-निष्पत्ति नहीं, वरन् चमत्कार की प्रधानता है ग्रीर शील की व्यक्तिगत विशेषताग्रों (इण्डिविजुएलिटी ग्राँव कैरेक्टर) पर ग्रधिक जोर दिया जाता है। दूसरा ग्रन्तर यह है कि परम्पराशील नाट्य मानवमात्र के लिए व्यवहार के मानदण्ड ग्रीर चिन्तन तथा ग्रभिव्यक्ति के ग्रीचित्य की ग्रोर संकेत करता है, जबिक ग्राधुनिक बहुजन-सम्प्रेषण नीतिपरकता से ग्राच्छन्न नहीं हो सकता। विघटित मूल्यों के युग में नैतिक ग्रादर्श ग्रमूर्त ही नहीं, कृतिम प्रतीत होते हैं।

कदाचित् इसी अन्तर के कारण परम्पराशील नाट्य बहुजन-सम्प्रेषण के स्तर से उठकर पंचम बेद की श्रेणी में आ जाता है। लोक-कल्याण की भावना से प्रेरित इन विधाओं को चतुर्वेद की प्रतिष्ठा भले ही नहीं मिली, प्रभुविष्णुता और आदशों के प्रति लगाव इनमें चतुर्वेद से कम नहीं है। इनके विकास की कहानी भारतवर्ष के सांस्कृतिक इतिहास का एक उपेक्षित अध्याय है।

## ऐतिहासिक पृष्ठमूमि और संगीतक

परम्पराशील प्रादेशिक नाट्य के जो रूप आजकल देश में प्रचलित हैं, वे लक्षण-प्रन्थों में दिये गये रूपकों और उपरूपकों के किसी वर्ग-विशेष से मेल नहीं खाते । कीथ ने प्रपने संस्कृत-नाट्य के इतिहास ('द संस्कृत ट्रामा') में 'इरेंगुलर प्लेज' यानी वर्गातीत नाटकों का जिक किया है । भारत में शास्त्रनिर्माताओं का तरीका यह रहा है कि ज्यों ही कोई रचना विहित परिपाटी से अलग प्रतीत हुई, त्यों ही उसके लिए कोई नया नाम और वर्ग प्रस्तुत कर दिया गया । भरत के बाद अभिनवगुष्त, धनंजय, सागरनन्दी, राम-चन्द्रगुणचन्द्र, शारदातनय, नन्दिकेश्वर इत्यादि विद्वानों ने इसी भाति उपरूपकों की संख्या में अभिवृद्धि की । वर्त्तमान प्रादेशिक भाषा-नाट्य की कुछ विशेषताएँ इन उपरूपकों में मिलती हैं, किन्तु किसी एक उपरूपक को वर्त्तमान प्राविक नाट्य का उद्गम नहीं मोना जा सकता । 'उल्लाप्य' नामक उपरूपक में अंक एक ही कहा गया है, विषयवस्तु पौराणिक और संवाद में गीतों की बहुलताएँ मानी गई हैं । रासक में विनोद का प्राधान्य, उच्च कुल का मूर्ख नायक, उच्च कुल की विदुषी नायिका, एक अंक और पौच पात्र बताये गये हैं । 'श्रीगदित' नामक उपरूपक में संवाद अंगतः गाया जाता है और शेष वावित होता है। हल्लीस में भी एक अंक और संगीत तथा नृत्य का वरावर प्रदर्शन होना चाहिए।

इन उपरूपकों के उदाहरण लिखित रूप में ग्रप्राप्य हैं। इसलिए यह कहना कठिन है कि कहाँ तक प्रादेशिक परम्पराशील नाट्य की रूपरेखा इन लक्षणों पर ग्राधारित है। कछ प्रादेशिक नाटकों के नाम कतिपय रूपकों के वर्गों से मिलते-जुलते हैं, किन्तु लक्षणों में साम्य नहीं है । उदाहरणत:, कश्मीर का 'भांडजश्न' संस्कृत-रूपक भाण की याद दिलाता है। किन्त, कश्मीरी भाँड़ बहुपात्री और गीत तथा नृत्यों से भरपूर नाट्य है, जबिक संस्कृत-भाण एकपाली गद्य-प्रधान विधा है, जिसमें पात नेपथ्य की ग्रोर उन्मुख होकर विभिन्न कल्पित पातों से वार्त्तालाप करता है । संस्कृत-भाण और आगरा एवं लखनऊ के नवाबी जमाने के भाँड-प्रदर्शनों में बहुत कुछ साम्य है, दोनों के कलाकार प्रत्युत्पन्नमति ग्रीर विनोदशील होते हैं, किन्तु ग्रागरा-लखनऊ के भांड उस नेपथ्य-शैली का ग्रनुसरण नहीं करते, जो चतुर्भाणी की विशेषता है । आन्ध्र के भागवत-मेल-नृत्य-गीत-नाट्य को 'वीथिनाटकम्' भी कहा जाता है । 'वीथी' रूपकों का एक प्रकार भी है, जिसमें एक अंक ग्रीर दो पातों तथा परिहास, व्यंग्य, क्लेप इत्यादि का विधान है ग्रीर इसलिए दोनों की शैली भिन्न ही मानी जायगी । यसम के मठों में प्रस्तुत किये जानेवाले 'श्रंकिया नाट' का नाम रूपकों के एक विभेद 'ग्रंक' से मिलता है, किन्तु दोनों एक नहीं हैं; क्योंकि संस्कृत ग्रंक में करुण रस प्रधान होता है, ग्रंकिया-नाट में ग्रनेक रसों की परिस्थितियाँ दिखाई गई हैं, ग्रीर गीत एवं नृत्य की बहलता तो है ही। कि कि कि कि

तव वे कौन परम्पराएँ थीं, जिनके ग्राबार पर वर्तमान ग्रांचलिक नाट्य और रंगमेंच को परम्पराशील माना जाय? मेरी धारणा है कि इन परम्पराग्रों का विकास मध्यपुग में हुन्ना और पिछले लगभग पाँच सौ वर्षों से यह धारा अपने विभिन्न रूपों में देश के विभिन्न भागों में प्रवाहित होती रही है, क्षेत्रीय वर्ण और स्वरों को ग्रहण करते हुए भी इन नाट्य-शैलियों में कतिपय सामान्य विशेषताएँ हैं, जो मध्ययुग की देशव्यापी पिर-स्थितियों में प्रकट हुईं। ग्रागे मैं उनका उल्लेख करूँगा। किन्तु, उसके पूर्व मैं एक ऐसी प्रदर्शन-शैली का जिक्र करना चाहता हूँ, जो संस्कृत-नाट्य के मध्याह्म में ही प्रकट हो गई थी, किन्तु परवर्ती लक्षणकारों ने जिसकी उपेक्षा की है। इस विधा का नाम है 'संगीतक'। मेरा विचार है कि 'संगीतक' ही वर्तमान ग्रांचलिक नाट्य-शैलियों का मूल है, ग्रीर यद्यपि उत्तर भारत में 'सांग' और 'सांगीत' नामों से प्रचलित ग्रामीण नाटकों में ही 'संगीतक' नाम की प्रतिध्वनि रह गई है, तथापि ग्रन्य नामों से भी ग्राभिहत नाट्य-शैलियाँ यथा जाता, माँच, रासलीला, भागवत-मेल, तमाशा, कूटियाट्टम इत्यादि—सभी 'संगीतक' के परवर्त्ती स्वरूप हैं।

परम्पराशील नाट्य का उद्गम : संगीतक

पहले 'संगीतक' शब्द के प्रयोग पर विचार कर लिया जाय । 'संगीतक' ग्रौर 'संगीत' में ग्रन्तर है। संगीत शब्द प्रायः वाद्यसिंहत वृन्दगान के लिए प्रयुक्त हुग्रा है। रघुवंश में 'सङ्गीतमृदङ्गधोप' (१३।१८०) ग्रौर मेघदूत में 'सङ्गीताय प्रहतमुरजा' (उत्तरमेघ, १) ये उल्लेख मिलते हैं। भागवतकार ने भी गन्धवों द्वारा सुकण्ठ से संगीत के गाने का उल्लेख किया है - 'जगुः सुकण्ठ्यो गन्धव्यः सङ्गीतसहभर्तृ काः' (भागवत, १०।६४।४६)। किन्तु, संगीतक में सहगान ग्रौर सहवाद्य-वादन के ग्रितिरक्त नृत्य, गीत, संवाद ये सभी तत्त्व मिलते हैं ग्रौर जब रंगशाला में प्रेक्षकों के सम्मुख इनका प्रदर्शन हो तभी उन्हें संगीतक कहा गया है। संगीत तो प्रेक्षागृह के ग्रितिरक्त भी प्रस्तुत होता था, किन्तु संगीतक के लिए रंगशाला में प्रदर्शन ग्रीनवार्यथा।

ग्रिभिनय में संगीत के समावेश का संकेत तो नाट्यशास्त्र के चतुथ ग्रध्याय में ही मिलता है। महादेव ने भरतमुनि द्वारा प्रस्तुत 'ग्रमृतमन्थन' देखने के पण्चात् कहा कि उसके पूर्वरंग के शुद्ध ग्रमिनय में करण, ग्रंगहार इत्यादि नृत्य के प्रकार ग्रौर वर्द्धमानक, ग्रासारित गीत ग्रौर महागीत को जोड़ देने से यह 'चित्रसंज्ञक' ग्रभिनय हो जायगा (भरतनाट्यशास्त्र, चतुर्थ ग्रध्याय, १५११६)। किन्तु, इस संकेत के वावजूद संस्कृत-नाट्य-साहित्य के गौरव-ग्रन्थों में गीत ग्रौर नृत्य ग्रल्प मात्रा में हैं, ग्रौर जहाँ तक उपरूपकों का सम्बन्ध है, उनके लक्षणों में संगीत का उल्लेख होते हुए भी लिखित साहित्य में उनके उदाहरण नहीं मिल पाते। कालिदास ने मालिवकाग्निमत्र में चार पदों से युक्त गीत दिया है ग्रौर शाकुन्तल में भी। मृच्छकटिक में नेपथ्य से रेभिल द्वारा गाये गये राग का उल्लेख है।

ऐंसा प्रतीत होता है कि नाटकों में गीत ग्रौर नृत्य का ग्रारोपण एक नई प्रवृत्ति का द्योतक था । रंगमंच के प्रोड्यूसर, यानी प्रयोक्ता ऐसे नाट्य की माँग करने लगे, जिनमें प्रदर्शन-योग्य तत्त्वों की बहुलता हो । हमें संगीतक का सर्वप्रथम उल्लेख वररुचि-कृत उभयाभिसारिका नामक भाण में मिलता है। यह भाण चतुर्भाणी-संग्रह में शामिल है भौर इसका रचनाकाल शायद चौथी-पाँचवीं शताब्दी ईसा के आसपास हो । उभयाभिम्नारिका में सागरदत्त सेठ के पुत्र कुवेरदत्त ने विट के पास एक सन्देश भेजा और उसने
नारायणदत्ता नामक अभिनेत्री से अनवन का कारण बताते हुए कहा—'मैंने मदनाराधन
नामक संगीतक में रस के अनुसार किये गये मदनसेना के अभिनय की तारीफ की, तो
नारायणदत्ता को नहीं रुची । इसीलिए वह कुपित है ।' इस भाण में मदनाराधन के
अतिरिक्त पुरन्दरविजय नामक संगीतक का भी उल्लेख है । इन अवतरणों में संगीतक के
रसाभिनय का जिक किया गया है । रसाभिनय से ऐसे अभिनय का तात्पर्य है, जिसमें
गीत की जातियों के समीचीन प्रदर्शन द्वारा नाटकीय रस का उद्रेक होता हो । कालिदास
के भालिवकाग्निमत्र नाटक में 'संगीतक' का दो स्थलों पर उल्लेख है—'हन्त प्रवृत्तं सङ्गीतकम्'
(मालिवका० १।१।२) और 'प्रारभ्यतां सङ्गीतकम्' (मालिवका० १।२०।२१) । वाणभट्ट
की कादम्बरी में राजभवनों में संगीतकों के लिए एक अलग 'संगीतकगृह' नामक स्थान का
उल्लेख है, जहाँ मृद्धविन से ठनकते हुए मृदंगों का शब्द सुनाई पड़ता था । उसके बाद
ग्यारहवीं शताब्दी में यादवप्रकाश की वैजयन्ती में संगीतक की विशेषता का वर्णन
हुआ है । पन्द्रहवीं शताब्दी में शुभंकर के अन्य संगीतदामोवर में संगीतक की व्याख्या
मिलती है:

तालवाद्यानुगं गीतं नटीभियंत्र गीयते । नृत्यस्यानुगतं रङ्गं तत् सङ्गीतकमुच्यते ॥

जिस प्रदर्शन में ताल-वाद्यों के अनुसार निटयाँ गाती हैं और रंगशाला में नृत्य प्रस्तुत करती हैं, उसे 'संगीतक' कहा जाता है। यहाँ संगीतक के पाँच तत्त्व स्पष्ट हैं—गीत, वाद्य, नृत्य, रंगशाला और नट-नटी।

शुभंकर द्वारा की गई व्याख्या से यह प्रतीत होता है कि चौदहवीं और पन्द्रहवीं श्वाताव्दी तक संगीतक का स्वरूप बहुत कुछ स्पष्ट हो चला था और मध्ययुग में उसके ग्रहण किये जाने में एक ही कमी थी—संवाद, विशेषतः गद्य-संवाद की । इसी समय मिथिला, नेपाल और असम में भाषा-संगीतकों की रचना प्रारम्भ हुई, जिनमें इस कमी को पूरा किया गया । भाषा-संगीतकों में सबसे पुराना उमापित उपाध्याय का पारिजातहरण माना जाता है । हाल ही में ज्योतिरीश्वर ठाकुर के पूर्वंपरिचित संस्कृत-प्रहसन धूर्तंसमाणम का भाषारूपान्तर डाँ० उमेश मिश्र और डाँ० जयकान्त मिश्र ने सम्पादित किया है, शायद यह भागारूपान्तर भी १४वीं शताब्दी के प्रारम्भ में मिथिला के उन्हीं कर्णाटनरेश हरदेवसिंह के दरवार के लिए प्रस्तुत किया गया था, जिनके आदेश पर उमापित उपाध्याय ने पारिजातहरण लिखा । संगीतक शब्द का ब्यवहार ज्योतिरीश्वर ठाकुर ने भी धूर्तंस गाम की संस्कृत-प्रति में किया है— 'तन् प्रेयसीमाहूय सङ्गोतकमगतरामि ।' इसके बाद १५वीं शताब्दी में विद्यापित के गोरक्ष-विजय नामक भाषा-नाटक में भी संगीतक शब्द का स्पष्ट प्रयोग मिलता है:

भनइ विद्यापित पुरवथु म्रासा । मंगल करहू देव दिगवासा । म्रासमितिवस्तरेण । ततो नटीमाहूय सङ्गीतकमवतारयामि ।।

मिथिला में ज्योतिरीश्वर ठाकुर, उमापित उपाध्याय और विद्यापित और असम में शंकर-देव, माधवदेव, गोपालग्रता इत्यादि ने संवाद के सहित इस प्रदर्शनमूल विधा की कल्पना की। उन्होंने उसे संगीत-मान्न के प्रस्तुतीकरण के दायरे से बाहर निकालकर काव्य के प्रमुख तत्त्वों के लिए बाहन बनाया । यो चौदहवीं, पन्द्रहवीं ग्रीर सोलहवीं शताब्दी में लगभग सारे भारतवर्ष में संगीतक-शैली की ग्रोर कवियों ग्रीर प्रयोक्ताग्रों का ध्यान ग्राकुष्ट हुग्रा।

संगीतक-शैली की उद्भावना पूर्व-मध्ययुगीन भारतवर्ष में कतिपय सामाजिक ग्रीर राजनीतिक परिस्थितियों के कारण हुई । जिस समय संस्कृत-नाटक ह्रासोन्मुखी हो रहा था, उस समय चार बातों का जनता की मनोवृत्ति और कला एवं साहित्य के विधायकों पर विशेष प्रभाव पड़ा । प्रथम तो यह कि पुराणों के ग्राधार पर भागवत धर्म के प्रति **प्रास्था जनसाधारण के बीच बढ़ती ही गई।** यह भागवत धर्म केरल से हिमाचल तक सारे देश में ठीक उन दिनों में छा गया, जिन दिनों उत्तर भारत में तीव गति से मुसलमानी राज्य विस्तृत हो रहा था । भागवत धर्म ने वस्त समाज को ब्राक्षय दिया भीर इस तरह मनोरंजन और साधना दोनों एक ही पथ पर या मिले। दूसरे, इसी पूर्व-मध्ययुग में (दसवीं से सौलहवीं शताब्दी तक) देश के कुछ भागों में रंगमंच को राज्य का ग्राश्रय मिलना कम होता चला गया ग्रीर इसके फलस्वरूप मन्दिरों, धार्मिक स्थानों, मेलों इत्यादि में ग्रनीपचारिक रूप से नाट्य-प्रदर्शन ग्रधिकाधिक होने लगे । किन्तू, इसी युग में देश। के कुछ कोनों में हिन्दु-नरेशों ने न केवल नाट्य-प्रदर्शन को प्राश्रय दिया, वरन् स्वयं नई नाट्य-विधायों के विकास में नेतृत्व दिया। वस्तुतः, इन-राज्यों में ही महल ग्रीर मन्दिर का सम्मिलत संरक्षण पाकर संगीतकों का स्वरूप निखर सका। तीसरे, इसी युग में ऋमशः संस्कृत का ज्ञान जनसाधारण में कम होने लगा ग्रीर नाट्य में प्रेषणीयता बढ़ाने के लिए देशी भाषा में गीतों का समावेश किया जाने लगा। विक्रमोवंशी के चतुर्थ अंक की एक विशेष पाण्डुलिपि का विद्वानों ने जिक्र किया है। इसमें कुछ ग्रपभ्रंश-गीत दिये गये हैं। डॉ० कीथ ग्रीर डॉ० हीरालाल जैन ने इन १६ पदों की भाषा के आधार पर इन्हें हेमचन्द्र के बाद और प्राकृतपंगलम् के पूर्व की रचन माना है, यानी १२वीं शताब्दी के लगभग । जान पड़ता है कि जनसाधारण के मनोरंजना धौर नट-निटयों की सुविधा के लिए ग्रपश्रंश में ये गीत रखे गये । उन दिनों ग्रपश्रंश में चर्यापदों के गीत तो प्रचलित थे ही । उसी ढंग के भाषा-गीतों को संस्कृत-प्राकृत नाटकों में शामिल किया जाने लगा।

इस युग की चौथी विशेषता थी जयदेव के गीतगोविन्द की प्रस्तुतीकरण-शैली । जयदेव का गीतगोविन्द भारतवर्ष की नाट्य-परम्परा में एक लोकप्रवर्त्त काव्य के रूप में प्रवतीर्ण हुगा। श्रीमद्भागवत के दशम खण्ड के रास-प्रसंग को नृत्य ग्रीर संगीत में सम्बद्ध करके जयदेव ने न सिर्फ दृश्य-प्रवत्ध का विकास किया, वरन् एक नूतन संवाद-पद्धति को भी प्रचलित किया, जिसमें संलाप ग्रीर सूत्रधार प्रधान होते हैं । इस पद्धति में सूत्रधार को बराबर उपस्थित रहना पड़ता है : पहले सूत्रधार द्वारा मंग्लाचरण तथा सूचना, उसके बाद ग्रन्य पात्रों द्वारा ध्रुतपद-सहित संलाप। इसमें सुविधा यह थी कि जब सूत्रधार स्तुति ग्रीर सूचना-बोधक श्लोकों को बोलता था तब ग्रागे ग्रानेवाले संलाप के लिए पात्र तैयार हो सकता था । इस ग्रवकाण की जरूरत इसलिए भी थी कि हर कथन, गीत तथा संलाप को

गान एवं नृत्य के साथ प्रस्तुत किया जाता था । इस सुविधा के कारण केरल से ग्रसम तक, सीराष्ट्र से उत्कल तक गीतगोबिन्द मन्दिरों ग्रीर राजप्रासादों में खेला जाने लगा । भाषा-संगीतकों का विकास : प्रथम चरण (लगभग २००० ई० से १५०० ई० तक)

करल, मिथिला-नेपाल, असम, उड़ीसा, ब्रजमण्डल एवं ग्रान्ध-कर्णाटक में अनुकूल स्थानीय परिस्थितियों ग्रीर नेतृत्व के फलस्वरूप इस विधा का विकास हुआ ग्रीर इन्हीं क्षेतों से इनका विस्तार सिनकट भाषा-क्षेत्रों में हुआ। भाषा-संगीतकों को स्थानीय नाम दिये गये ग्रीर कालान्तर में नामों ग्रीर भाषाग्रों के पार्थक्य के कारण इन गैलियों की मूलभूत एकता ग्रोझल हो गई। किन्तु, उत्थान के प्रथम चरण में इनके विकास की प्रवृत्तियाँ प्रायः एक-सी ही श्री। उदाहरणतः, लगभग इन सभी क्षेत्रों में भाषा-संगीतकों के उन्नायकों ने कुछ लोक-प्रचलित नृत्य ग्रीर गान-गैलियों को उन संस्कृत-उपरूपकों इत्यादि पर ग्रारोपित किया, जो गास्त्रसम्मत थे या उन संगीतकों पर, जो नागरिक ग्रीर ग्रीभजात वर्गीय जीवन में पसन्द किये जाते थे। लोकग्रीलियों ग्रीर नागरिक ग्रीलियों का यह सिम्मथण एक देशव्यापी प्रवृत्ति के रूप में प्रकट हुआ। इस प्रवृत्ति का उद्भव ग्राप-ही-ग्राप नहीं हुआ। इस ग्रायोजित ग्रीर स्पायित करने का श्रेय इनमें से हर क्षेत्र के कितपय प्रतिभावान् व्यक्तियों को है, जिन्हें ग्राज की भाषा में सांस्कृतिक नेता कहा जा सकता है। ये महापुरुष या तो काव्यरसज्ञ सन्त ग्रीर धार्मिक नेता थे या सहदय ग्रीर रिक्तराजा एवं राजपुरुष। दोनों ही विखरी श्रुंखलाग्रों को एकत्र करने में समर्थ थे ग्रीर यथावसर उपकरण ग्रीर व्यक्तियों को जुटा सकते थे।

तीसरी उल्लेखनीय बात यह थी कि भाषा-संगीतकों के ये उन्नायक न केवल साहित्य में पारगंत थे, वरन् प्रदर्शन-विधायों (रंगणाला, संगीत, नृत्य इत्यादि) में भी ग्रसाधारण रूप से कुशल थे। ये लोग संरक्षक-मान्न ग्रौर सहृदय ही नहीं थे, किवकमें से ही परिचित नहीं थे, वरन् जिन्हें ग्राजकल 'प्रोड्यूसर'—प्रयोक्ता कहा जाता है, उनकी श्रेणी में भी शामिल थे। रसज्ञ, किव, गायक, सूबधार एवं प्रयोक्ता के विविध ज्ञान ग्रौर ग्रौर कृतकमें में से ग्रनेक में जो एक साथ कुशल थे, वैसे गुणीजनों के प्रयास से जिस शैली का विकास हुग्रा, वह स्वभावतः वहुरंगी, प्रयोगशील ग्रौर प्रेक्षागृह की बदलती ग्रावश्यकताग्रों के सर्वथा ग्रनुकूल थी। नवीन प्रयोगों को प्रेरित करने की क्षमता सन्तों ग्रथवा राजाग्रों एवं राजपुरुषों को ही हो सकती थी; क्योंकि रंगणाला में प्रदर्शन के साधन वे ही लोग प्रस्तुन करा सकते थे।

भाषा-संगीतकों के उत्थान के प्रथम चरण में केरल के राजा कुलशेखरवर्मन का नाम सर्वप्रथम ग्राता है। दसवीं शताब्दी में ही उन्होंने संस्कृत-नाटकों को जनसाधारण के लिए बोधगम्य बनाने के विचार से मूल नाटकों के साथ स्थानीय भाषा में छायानु-वाद रंगशाला ही में प्रस्तुत करने की परम्परा चलाई, जिसे कूटियाट्टम की संज्ञा दी गई। कूटियाट्टम का शाब्दिक ग्रथं है मिला-जुला ग्रभिनय ग्रीर इस नाम में ही कुलशेखर-वर्मन का उद्देश्य ग्रभिहित है। उस समय केरल के जनसाधारण में मुटियेट्ट, तीयाट्ट,

पुराट्टु, यातकिल इत्यादि लोक-प्रदर्शन प्रचलित थे। इनकी एक विशेषता थी, विदूषक का तत्कालीन समाज पर व्यंग्य। इन लोकविधाओं के विकास में नम्बूतिरी ब्राह्मणों का विशेष हाथ था। इधर मन्दिरों में चाक्यार नामक नटों का एकपाती नृत्या-भिनय लोकप्रिय हो चला था, जिसका विवरण सुविख्यात तिमल गौरव-ग्रन्थ 'शिलप्पिट-कारम्' में भी मिलता है। चाक्यार चम्पू ग्रौर भाण की शैली में ग्रकेले ही ग्रनेक पातों का ग्रभिनय करता है एवं ग्रनेक ग्रन्थों से पद्य ग्रौर कथाएँ उद्धृत कर दर्शकों का मनो-रंजन करता है। चाक्यार के एकपाती ग्रभिनय को 'कूनु' कहा जाता है।

ऐसा जान पड़ता है कि कुलशेखरवर्मन ने लोक-प्रचलित पूराट्ट इत्यादि से विद्यक की शैली ग्रीर मन्दिरों से चाक्यार की सामाजिक टिप्पणी-मुलक शैली का संस्कृत-नाट्य-प्रदर्शन के लिए उपयोग किया । उन्होंने अपने ब्राह्मण-मन्त्री तोलन को अपनी मिश्रित भौली की निर्देशन विधियों को लिपिबद्ध करने का आदेश दिया । तोलन ने अपने ग्रन्थ 'वांग्येय-व्याख्या' में इस नई पद्धति का विवेचन किया । भरत ने नाट्य की भिमका-स्वरूप जिस रूप में पूर्वरंग का ग्रायोजन किया था, उसमें कुलशेखरवर्मन ने लोकनाट्य के चाक्यार और विदूषक का मिश्रण किया । यही नहीं, मूल संस्कृत-नाटक में भी चाक्यार को विद्यक की भूमिका में प्रस्तुत कर उन्होंने स्थानीय भाषा में टिप्पणी, व्याख्या σवं सामाजिक परिहास की पढ़ित का संस्कृत नाट्य-प्रदर्शन में समावेश कर दिया । 'कटियाट्टम' में अकेला चाक्यार कई रातियाँ पूर्वरंग में ही गुजार देता है, और मुख्य नाटक-प्रदर्शन ग्रन्तिम तीन रजनियों में होता है । विदूषक नाटक के प्रसंगानुसार समसामयिक सामाजिक जीवन ग्रीर समस्याग्रों का विश्लेषण कर देता है। भास, श्रीहर्ष ग्रीर स्वयं कलशेखरवर्मन के संस्कृत-नाटकों को इस मिश्रित रूप में प्रस्तुत करने की प्रणाली तव से वरावर केरल में तिचूर के मन्दिरों की रंगशालाग्रों में चालू रही है। कुलशेखरवर्मन का 'सभद्राधनंजय' नाटक बहुत प्रसिद्ध है । इन रंगशालाग्रों को 'क्थाम्बलम्' कहा जाता है। ग्रभिनय में भरत द्वारा निर्दिष्ट ग्रांगिक, वाचिक, ग्राहार्य ग्रौर सात्वती प्रकारों का यथाविधि पालन किया जाता है। हस्तमुद्राग्रों द्वारा संवाद के प्रत्येक पदांश का निरूपण किया जाता है । 'कथाम्बलम्' का निर्माण भी विकृष्ट मध्यम कोटि के मण्डप के ग्राधार पर होता है।

इस तरह भाषा-नाटकों का ग्रादिस्वरूप सुदूर दक्षिण में प्रकट हुग्रा । कुलशेखर-वर्मन के इस प्रयोग की तीव्र समालोचना भी हुई ग्रौर प्राचीनता के पोषक एक पण्डित ने तो 'नटांकुश' नामक ग्रन्थ इस नवीन प्रयोग के विरोध में लिखा ग्रौर संस्कृत-नाटकों में इस प्रकार ग्रप्रासंगिक भाषा-तत्त्वों के शामिल किये जाने की भत्संना की । विजय ग्रन्ततः कुलशेखरवर्मन की ही रही; क्योंकि जिस प्रयोग का उन्होंने सूलपात किया, वह वस्तुतः एक देशव्यापी प्रवृत्ति का द्योतक था ।

ग्राजकल जिन प्रदेशों को कर्णाटक ग्रीर ग्रान्ध्र कहा जाता है, वहाँ द्वितीय चालक्य-वंश (लगभग १९०० ई० से १३६० ई०) के राज्यों में संस्कृत से तत्कालीन क्षेत्रीय भाषाग्रों के नाटकों ग्रथवा उनके पदों के ग्रनुवाद होने लगे थे। इसका एक प्रमाण नागवर्मा द्वितीय (१९४५ ई०) के प्रन्थ काव्यावलोकन में मिलता है, जहाँ विक्रमोवंशी (ग्रंक १, श्लोक ३) तथा नागानन्द एवं मालतीमाध्य से कितपय पद्य स्थानीय भाषा- (जो ग्रंय कनड़ कहलाती है) में उद्धृत किये गये हैं । साथ ही, इसी युग में कु छ देश्य प्रदर्शन-शैलियों का भी कर्णाटक में विस्तार होता गया । ६वीं शताब्दी म ही नृपतुंग ने ग्रंपने किवराजमार्ग नामक ग्रन्थ में 'नालपगरन' शैली का उल्लेख किया है, जिसे कुछ विद्वान् 'देश्य प्रकरण' का स्वरूप मानते हैं (दे० डॉ० एच्० के० रंगनाथ: दि कर्णाटक थिएटर) । १२वीं शताब्दी में यक्कलगान का भी कर्णाटक में उल्लेख मिलता है, जो वाद में यक्षगान कहलाने लगा । काकतीय राजाग्रों ने वीर शैवमन्दिरों में विशेष मण्डपों का निर्माण कराया, जिनमें वीर शैवमत का निरूपण करनेवाले नृत्य-नाटकों का प्रदर्शन होता था (दे० 'कुचिपुडि भागवतम्' पर संगीत-नाटक-ग्रं का स्थान वाद में भागवत यक्षगानों में परिवर्त्तित हो गये; क्योंकि इस बीच तेजी के साथ भागवत धर्म का विस्तार हुग्रा । कन्नड़ किव ग्रंर विद्वान् श्री डी० ग्रार० वेन्द्रे का ग्रनुमान है कि १२वीं शताब्दी से १७वीं शताब्दी की ग्रंर विद्वान् श्री डी० ग्रार० वेन्द्रे का ग्रनुमान है कि १२वीं शताब्दी से १७वीं शताब्दी की ग्रंर विद्वान् श्री डी० ग्रार० वेन्द्रे का ग्रनुमान है कि १२वीं शताब्दी से १७वीं शताब्दी की ग्रंर कर्णाटक में नृत्य-नाटकों का विशेष विकास हुग्रा ।

कर्णाटक-ग्रान्ध्र-क्षेत्र में इस शैली की प्रगति के साथ-साथ उत्तरी भारत के पूर्वोत्तर ग्रंचल यानी मिथिला और नेपाल में भी इस देशव्यापी प्रवृत्ति (यानी नाट्य में भाषा का उपयोग और नृत्य-संगीत और संवाद का सम्मिलित प्रयोग) का विकास हम्रा। ग्यारहवीं शताब्दी के अन्त में चालुक्यवंशीय नरेश सोमेश्वर प्रथम ग्रौर उनके पुत्र विक्रमा-दित्य पष्ठ ने उत्तरी भारत पर कई बाकमण किये और ऐसा अनुमान किया जाता है कि विक्रमादित्य ने गौड़ और मिथिला को भी आकान्त किया । इन चालक्य-नरेशों के एक सामन्त थे--नान्यदेव, जिन्होंने स्वरचित भरतनाट्यशास्त्र की टीका में ग्रपने को 'सामन्ताधिपति' ग्रीर 'कर्णाटकुलभूषण' कहा है । इन्हीं नान्यदेव ने ग्रपने चालक्यस्वामी की छत्रच्छाया में मिथिला को हस्तगत किया ग्रीर कुछ समय बाद चालुक्य-स्वामित्व से छुटकारा पाकर सन् १०६७ ई० के ग्रासपास मिथिला में कर्णाट-वंश की स्थापना की (दे० हिस्टरी ग्रॉव मिथिला : उपेन्द्र ठाकुर) । इसकी राजधानी ग्ररसे तक सिमराँव नामक स्थान में थी, जो श्राजकल चम्पारन जिले श्रीर नेपाल की सीमा पर पड़ता है। इस कर्णाट-वंश का राज्य लगभग २२६ वर्ष मिथिला में और उसके बाद नेपाल में रहा । इस ग्रवधि में मिथिला-नेपाल का कर्णाटक-ग्रान्ध्र के साथ सांस्कृतिक सम्बन्ध परिपुष्ट हुग्रा । स्वयं नान्यदेव द्वारा की गई भरतनाट्यशास्त्र की टीका में ग्रनेक दाक्षिणात्य राग-रागिनियों का सविस्तर विवरण है । दाक्षिणात्य संस्कृति के प्रभाव ग्रीर उसके साथ श्रादान-प्रदान के अनेक प्रमाण मिले हैं, जिनका भ्रागे जिक्र किया जायगा ।

मिथिला-नेपाल के कर्णाटवंश के सबसे प्रसिद्ध राजा थे हर्रीसहदेव (अनेक विद्वान् हिरिसिहदेव नाम को सही मानते हैं)। इनका समय सन् १३०७ से लगभग १३३० ई० तक माना जाता है। इनके राज्यकाल की सबसे प्रामाणिक तिथि है सन् १३२४ ई०, जब ग्यासुद्दीन तुगलक ने इनकी राजधानी पर आक्रमण किया और इन्हें नेपाल भागकर वहाँ

, अपने राज्य का विस्तार करना पड़ा । यही हरसिंहदेव मिथिला-नेपाल में भाषा-संगीतकों को गैली के उन्नायक थे। हाल तक इस गैली के नाट्य-प्रदंशन मिथिला में 'कीर्त्तनिया नाच' ग्रीर नेपाल में 'कातिक नाच' के नामों से विदित रहे हैं।

हरसिंहदेव का दक्षिण राज्यों से पत्न-व्यवहार और सम्पर्क रहा (जैसा चण्डेश्वर ठाकुर के राजनीतिरत्नाकर से जान पड़ता है) और मेरा अनुमान है कि कर्णाटक-आन्ध्र तथा केरल में संस्कृत-नाटकों के प्रदर्शन में भाषा-पदों अथवा टिप्पणी के आरोपण की नूतन पद्धित से वे प्रभावित हुए । हर्रिसहदेव के राजदरवार की दो विभूतियों ने अपने संरक्षक के आदेश पर उत्तरी भारत के सर्वप्रथम भाषा-संगीतकों की रचना की । ये थे उमापित ठाकुर और किवशेखराचार्य ज्योतिरिश्वर ठाकुर । उमापित ठाकुर का पारि-जातहरणनाटक और ज्योतिरिश्वर ठाकुर का भाषाधूर्त्तसमागम दोनों कृतियाँ भारतीय नाट्य के इतिहास में युगान्तरकारी प्रयोग थे, जिनका प्रभाव भाषा-संगीतकों पर जयदेव के गीत-गोविन्द के वाद सबसे अधिक व्यापक रहा है । पारिजातहरण अवतक प्राप्त ऐसा प्रथम सम्पूर्ण नाटक है, जिसमें संस्कृत-प्राकृत-संवाद के साथ-साथ पाल-पाली भाषा में गीत गाते हैं और ये गीत नाटक के अभिन्न अंग हैं और मूल लेखक की ही रचना हैं । भाषा-धूर्त्तसमागम (जिसके अनुसन्धान में डॉ॰ जयकान्त मिश्र ने स्पृहणीय कार्य किया है) इसलिए महत्त्वपूर्ण है; कि मूल संस्कृत धूर्त्तसमागम प्रहसन के रचियता किवशेखराचार्य ज्योतिरिण्वर ठाकुर ने स्वयं अपने ही प्रहसन में वाद में भाषा-गीतों का आरोपण किया । अनेक गीतों में उनका नाम भी मिलता है।

उमापित ने पारिजातहरण में जिस तरह भाषागीतों का समावेश किया, यह नाटक के इस अवतरण में लक्षित है :

श्रीकृष्णः---(बद्धांजलिः) प्रिये प्रसीद । मानिनि । (मालवरागे गीतम्)

> श्ररुत पुरुव दिसि विहल सगरि निसि गगन मगन भेल चन्दा । मुनि गेलि कुमुदिनि तइग्रो तोहर धनि मूनल मुख ग्ररबिन्दा ।। (एतस्मिन्नर्थे क्लोकः)

रुचिर्गलित कौमुदी शिश्ति कौमुदी हीयते वदित कमलन्ततः शृणु समन्ततः कुक्कुटाः । पुरोदिगितरोहिता परितिरोहितास्तारकाः कथं तव वरोरुहे मुखसरोरुहे मुद्रणम् ।।

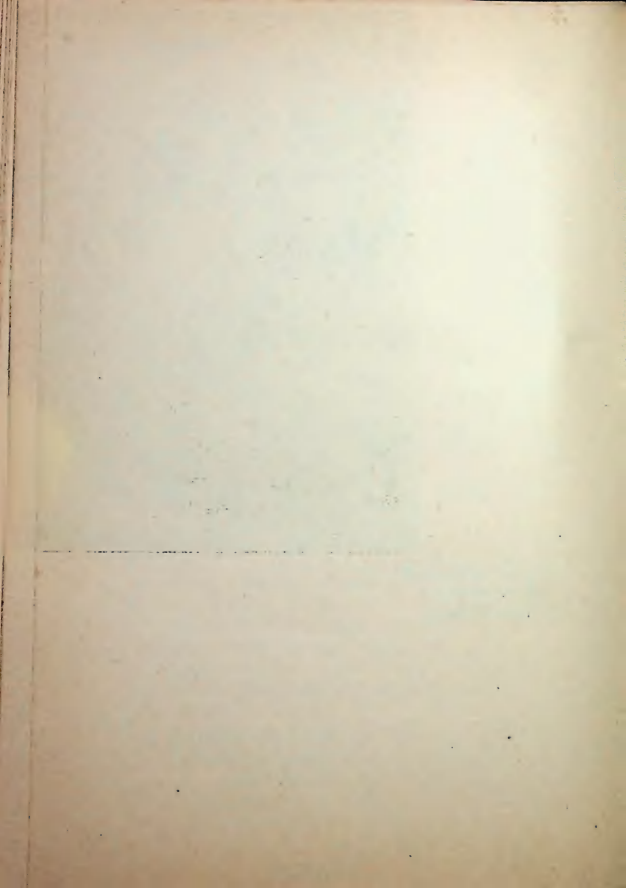
मानिनि ।

भ्रवगुन परिहरि हरिल हेरु धनि मानक भ्रवधि विहाने। हिमगिरि-कूमरि चरन हृदय धरि सुमति उमापति भाने।। (श्रथवा केदाररागे गीतम्)

मानिनि मानह जउँ मोर दोसे । सांति करह बरु न करह रोसे ।।



कुचिपुडि शैलो के सिद्धहस्त कलाकार श्रीवेदान्तम् सत्यनारायणम् 'सत्यभामा' को भूमिक में



भौंह कमान विलोकिन वाने ।
वेधह विधुमुखि कय समधाने ।।
पीन पयोधर गिरिवर साथी ।
वाहुगस धनि घरु मोहि बाँघी ।।
को परिनित भय परसिन होही ।
भूखन चरन कमल देह मोही ।।
सुमित उमापित भन परमाने ।
जगमाता देइ हिन्दुपित जाने ।।

### सत्यभामा--(प्रणम्योत्थाय)

# (केदाररागे गीतम्)

ताहि अवसर ताहि ठाम । माधव । किए विगरल मोर नाम ।।
आव कि करव परकार । माधव । अपजस भरल सँसार ।।
सबहु पाओल अवकास । माधव । जग भरि कर उपहास ।।
कोन परि सिंख समसाथ । माधव । उपर करव हम माँथ ।।
जाहि देखि हसलहु कालि । माधव । से आव देअ करतालि ।।
परम करम मोर वाम । माधव । सकर तकर परिनाम ।।
सुमित उमापित भान । माधव । सुपहु करव समधान ।।
हिंद्पति जिउ जान । माधव । महेसरि देइ विरमान ।।

# ् (इति मूच्छंति)

श्रीकृष्णः--(उत्थाप्य) प्रिये समाश्विसिहि । सत्यभामा--(ग्राश्वास्य) ग्रज्जउत्त ग्रासासो विमे लज्जा ग्ररो ।

इस ग्रवतरण में संस्कृत-प्राकृत-संवाद में जनसाधारण के लिए रुचिकर, लयताल-पूणं गीतात्मकता का समावेश अप्रत्याशित रूप से परिमार्जित और स्वाभाविक प्रतीत होता है ग्रीर विश्वास नहीं होता कि यह इस प्रकार का प्रथम प्रयोग था\_।

ज्योतिरीश्वर ठाकुर के 'भाषाधूर्त्तसमःगम' में इस शैली की सन्धिकालीन प्रयोगा-त्मकता का ग्रधिक ग्राभास होता है; क्योंकि किव ने ग्रपनी ही मूल संस्कृत-प्राकृत-रचना में भाषागीतों का समावेश किया है:

असज्जाति: - (अनंगसेनामानीय स्वसिन्नधावुपवेश्य तदीयकरे हृदयं निधाय सप्रमोदम्)

विकचकमलकोषश्रीरियं काम्यकान्ति-हिमकरकरजाताच्चन्द्रकान्ताद्धि शीतः । मृगमदघनसारामोदसौरभ्यभव्यो हरति मदनतापं कोमलः पःणिरस्याः ॥ (क्षणं विचार्य्यं पुनक्चचैवहस्य) भो वादिनावेतद्राज्यक्षेत्रे धूर्तवोरिच युचवोधिवादः । तथा हि——
नैपा त्वदीया भवतोपि नेयं
मत्सिन्निष्ठिण सुभगामदीय ।
स्वप्नेपि पूर्वं मिय ज्ञातकेलि——
स्ततोपि हेतोः खलु बल्लभा थे ।।
देशाषरागे ।। एकसालिताले ।।

तोहारे श्रो निह के सनातक भगव तोहरि निह नारी ।
हमारेए हमरा लग श्रष्ठ वैसलि परत्व हलिश्र विचारी ।। ध्युवं ।।
पर्कां सपने हमे श्रवलोकिल हमिर तेहि के न जाने ।
हारल भगव सनातके दुहु जने तिन्ह श्रसजातिक थाने ।।
किविशेषर जोतिक एहु गावे राए हर्रोत्तह चुझ भावे ।।

विद्षकः—(ग्रतंगसेनामालोक्य जनान्तिकं) एसो शिस्सो बुद्धो भग्नवं णिद्धणो सणादगे मिच्छारग्राग्रो ता एदाणं समागनं परिहरिश्र । श्रम्हसमागभेण तुम्ह योव्वणं सफलं भोद्-—

(इत्यात्मानं दर्शयति)

भनंगसेना — (सस्मितं) कथं धुत्तसंगतए फलहलणं सम्बुतं । विश्वनगरः — (सर्वेराग्यं) कोलावरागे । परिमच ताले ।।

> श्ररे रे सनातक तोरिहि कुमान्ति । श्रनंगसेना हरि लेल श्रसजाति ॥ ध्रुष ॥ कराग्रोल ग्रानि कतए विचार जिन्हक चरित सुन मूलनाशक जानि। हेरित हि हरि धन लए गेल चोर हाथक रतन हरायल मोर श्रनुरागे कके होएबह हरि जो कक ग्रनाग गोतल न लागे कविशेखर जोति एह राय हरसिंह बूझए रस भाव 11

विश्वनगरः — वत्स दुराचार न हि जलीकसामंगे जलौका लगित । मूलनासकस्यायं विचारः तदेहि सुरतिप्रयास्थानं गच्छावः।

## (इति निष्कान्तौ द्वाविति ।)

जिस भाँति केरल के कुलशेखरवर्मन ने अपने ब्राह्मण-मन्ती तोलन को अपने मनोनुकूल नई नाट्य-विधा का निरूपण करने के लिए आदेश दिया, उसी भाँति जान पड़ता है कि हर्रासहदेव ने ज्योतिरीश्वर ठाकुर को रंगशाला की नवीन आवश्यकताओं और विधाओं पर निर्देशन लिपिबद्ध करने के लिए प्रेरित किया । ज्योतिरीश्वर ठाकुर ने ये निर्देशन भाषा में दिये, संस्कृत में नहीं । उनका वर्णनरत्नाकर मध्ययुगीन भाषा में तत्कालीन समाज और कलाओं का दर्णण है। वर्णनरत्नाकर के छठे कल्लोल में नटों, निट्यों, विद्यावन्तों इत्यादि का जो वर्णन है, वह जान पड़ता है, उस समय के नट-निट्यों, के लिए एक प्रकार का मैनुएल या निर्देश-पित्रका है और यह स्वाभाविक ही है कि यह निर्देश-पित्रका 'भाषा' में लिखी गई । 'धूर्त्तंसमागम' की मूल संस्कृत-प्रति में ज्योतिरीश्वर ठाकुर ने 'संगीतक' शब्द का व्यवहार किया है : 'तत् प्रेयसीमाहूय संङ्गीतकमवतरामि'। ऐसा प्रतीत होता है कि किव ने इस प्रहसन की रचना इसे संगीतक-पद्धित में प्रदिश्ति करने के लिए ही की थी।

ज्योतिरीश्वर टाकुर श्रीर उमापित की रचनाओं का कितना व्यापक प्रभाव पड़ा, इसका एक प्रमाण यह है कि दक्षिण में धूर्त्तसमागम श्रीर पारिजातहरण दोनों ही रचनाएँ लोकप्रिय हुईं। विजयनगर के नरेश नरिसहराय (जिनका समय सन् १४७८ ई० के श्रासपास माना जाता है) के दरवार में धूर्त्तसमागम का श्रीमनय हुशा था, यद्यपि यह ज्ञात नहीं कि श्रीमनय मूल संस्कृत-प्रहसन का हुशा था श्रथवा भाषागीत-मिश्रित प्रहसन का (दे० श्रीशालेतूर का 'सोशल ऐण्ड पोलिटिकल लाइफ इन द विजयनगर एम्पायर')। विजयनगर के राजदरवारों में श्रवश्य ही भाषा-संगीतकों का प्रचार हुशा श्रीर विशेषतः कृष्णदेवराय के राजदरवारों में इस शैली को प्रोत्साहन मिला। किन्तु, ऐसा जान पड़ता है कि दक्षिण के राजदरवारों में इस शैली के प्रचार के वावजूद इसे प्रयोक्ता की प्रदर्शन-विधा ही माना जाता था। नाट्यकारों ने इस तरह की रचनाएँ प्रस्तुत करना शुरू नहीं किया था (दे० श्रीकुन्दनगर का निवन्ध: 'डिवेलपमेण्ट श्राव कन्नड़ ड्रामा': वम्बई रॉयल एशियाटिक सोसायटी)।

मिथिला-नेपाल में ज्योतिरीश्वर ठाकुर श्रीर उमापित ठाकुर ने इस शैली को नाट्य-साहित्य का श्रभिन्न श्रंग बना दिया । वर्णनरत्नाकर निस्सन्देह रंगशाला श्रीर नाटकतारों के बीच कड़ी बनी श्रीर यों मिथिला-नेपाल में जो नाट्य-परम्परा स्थापित हुई, वह १४वीं शताब्दी से १६वीं शताब्दी के मध्य तक निरन्तर प्रवाहित होती रही । यह सिलसिला इसिलए जारी रह सका कि इस क्षेत्र में एक के बाद एक हिन्दू-राजवंश या तो स्वाधीन या दिल्ली-जौनपुर के संरक्षण में लगभग स्वाधीन रूप में कायम रहे । हरसिंहदेव के नेपाल चले जाने के बाद नेपाल में सन् १३५३ ई० से लगभग १४५६ ई० तक श्रोइनवर-वंश का ब्राह्मण-राजवंश रहा, जिसने कर्णाट-वंश की धरोहर को जारी ही नहीं रखा, वरन् उसे समृद्ध किया । इसी श्रोइनवर-वंश के संरक्षण में विद्यापति (लगभग सन् १३६० से १४४८ ई०) की प्रतिभा ने उत्तरी भारत को चमत्कृत किया श्रीर सन्धिकालीन भाषा-साहित्य को संस्कृत-साहित्य के समकक्ष ला विटाया । विद्यापित के भाषा-नाटक गोरक्षविजय की पाण्डुलिपि स्वर्गीय महामहोपाध्याय डाँ० उमेश मिश्र श्रोर उनके सुपुत्र डाँ० जयकान्त मिश्र के सत्प्रयास से हाल ही में प्रकाश में ग्राई है (गोरक्ष-विजय नाटक: विद्यापित श्रीर जयोतिरीश्वर की पद्धित में संस्कृत-प्राकृत संवादों के साथ वाद-२)। इसमें उमापित श्रीर जयोतिरीश्वर की पद्धित में संस्कृत-प्राकृत संवादों के साथ

राग-रागिनी-बद्ध भाषागीतों का समावेश किया गया है। उपलब्ध पाण्डुलिपि में २५ गीत हैं। भाषा-नाट्य के इतिहास में इस नाटक की महत्ता के दो अन्य कारण है। एक तो विद्यापित ने इस शैली के रंग-प्रदर्शन के लिए 'संगीतक' शब्द का व्यवहार किया है। नान्दी के बाद ही सूत्रधार कहता है: 'अलमितिविस्तरेण। ततो नटीमाहूय सङ्गीतक-मवतारयामि'। स्पष्ट है कि १५वीं शताब्दी के प्रारम्भ तक यह शब्द रंगशाला के प्रेक्षकों के बीच इतना प्रचलित हो गया था कि विद्यापित ने विना झिझक के उसका उल्लेख किया है। दूसरी महत्त्वपूर्ण बात यह है कि नाटक में दक्षिण के नटों और उनकी नृत्यविधि को शामिल किया गया है। तेलंग देश के नट अपना साभिनय नृत्य प्रदिश्ति करते हैं, गीत गाते हैं और राजा उन्हें अपने यहाँ रखना भी चाहता है। निम्नलिखित उद्धरण में (जिसके कुछ शब्द लुप्त हैं) राजा मीननाथ के विलास का वर्णन है और उसके बाद तेलंग देश के नटों का:

(राजा कामपीडितोत्पलनयनां स्पृश्वित कामपि पश्यित कामालिङ्गिति च।) मालवरागे।

कुच हास न कुसुय वास ।।
मुदित मदन तिमिर हास ।
खंजन लोचिन कमल मुखी ।
मुख देखि मने परम सुखी ।। ध्रुवं।।
खेल नरपति युवित संगे ।

काहु स्रालिंगए काहु निहार। काहु लिलोपन मलाञो मार।।
काहु बुझाव बिसेषि सिनेह। पुलके मुकुल मण्डित देह।।
बहुल कामिनि एकल कंत। कृष्ण पति श्राएल सयन तंत।।
रूपे से नागर नागर रसिंगार। कौतुके गाव कविकण्ठहार।।

( ततः अपटीक्षेपेण प्रतिहारी प्रवेशः )

(प्रतिहारी) — ग्रहो ग्रहो महाराग्रो, तेलंग ... एदौ नटे तिट्ठद । यथा ग्राणवेदि ।

#### मलारी रागे।

तेलंग देसके नट चथ्रो तुरंग । नाच मे चाह माण्डि रस रंग।।

दिखन देशकें देखव नाञ्च ।। ध्रुवं।। कह प्रतिहारी श्रवसर ग्राए । वात जनाव भूमि सिर लाये । निते निते वे दिवस सुख जाए । नाटय लावे संसारक सार । भनइ विद्यापति कवि कण्ठहार ।।

राजा --सत्वरं तौ नटौ प्रवेशय ।

(यथाकृतवित ग्रपटीक्षेपेण यथा निर्दिष्टी नटी प्रविशतः।

नटौ-नृषं प्रणमतः । राजा सोत्साहं आजापयति )

राजा- ग्ररे नटी कस्मात् युवां ।

नटी कथयतः--दक्षिणदेशादागताविति ।

राजा--तिंह नृत्य ।

(ती तथा कुरुतः)

वरडीरागे।

ताण्डव लास घंत भल नाचित । चारितु घंग समासे । ज गाविस से चित्र देखाविस । जे भाविस से बोले ।। घुवं ।। तोरे गुने र.....

राजा- रहिह नटबहु हमरा सेवा। जेत्म्र मनोरथ से हमे देवा।।....इत्यादि।

विद्यापित का यह नाटक सन् १४१६ ई० के श्रासपास रचा गया श्रीर राजाशिवसिंह की श्राज्ञा से खेला गया । यह स्पष्ट है कि उस समय तक अनेक राजदरबारों
में संस्कृत-प्राकृत-नाटकों में भाषागीतों का समावेश और नृत्य-गीत-वहुल प्रदर्शन की पद्धित
का प्रचार यत्न-तत्न हिन्दू-राजदरबारों में हो चला था, विशेषतः मिथिला-नेपाल में प्रसूत
संगीतक-शैली की सफलता के फलस्वरूप । दो अन्य क्षेत्रों में इस शैली का विकास हुआ
जान पड़ता है—उत्कल और विजयनगर-राज्य । जैसा ऊपर कहा गया है, विजयनगर
(श्रान्ध्र-कर्णाटक) में भाषा-संगीतक की कोई तत्कालीन (१६वीं श्रताब्दी के पहले की)
रचना नहीं मिलती, यद्यपि ज्योतिरीक्ष्वर के प्रहसन के अभिनय का उल्लेख है और
विद्यापित के नाटक से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि उस क्षेत्र से नट लोग उत्तर भारत के
राजदरबारों में भाषासंगीतकों के अभिनय में हिस्सा लेते थे । किन्तु, उत्कल में हर्रासहदेव
द्वारा प्रेरित शैली का एक लघु, किन्तु रोचक उदाहरण मिलता है । सन् १४३५ ई०
के श्रासपास उत्कल-नरेश गजपित किपलेन्द्रदेव ने अपने संस्कृत-प्राकृत परशुरामविजयव्यायोग
में निम्नलिखित भाषागीत सम्मिलत किया:

राजा—देवि किमद्य रात्री स्वप्न उपलब्धः ? चन्द्रवदना—ग्रज्ज शुणिग्रदु। (गीताभिनय करिवा) गीत

श्रमर रागेण गीयते

केवण मृनिकुमर परशु दक्षिण कर

वामेण सोहे धनुशर ना ।

कोपेण बोलइ बीर तसु से भी दिधिलु तात

श्राज तोर छेदियइ माथ ना ।
शुण राजन हो किए तोर राज्ये बहा वसे ना ।।१।।

ये तो चन्द्रवदन मेग्ने ढांकिला जहन

ताहा देखि दिक्क मो मन ना ।

श्राबर देखइ श्ररिट राज्यो तो रुधिर वृद्धि

पुर बेढि रोदन्ति शृगाल ना ।

श्राजन हो किए तोर राज्ये बहा बसे ना ।। २ ।।

भाषा-संगीतकों के उत्थान के प्रथम चरण (लगभग सन् १००० से १५०० ई० तक)
में हिन्दू-राजदरवारों के नेतृत्व में केरल, ग्रान्ध्र-कर्णाटक, मिथिला-नेपाल ग्रीर
उत्कल—इन ग्रंचलों में जो शैली प्रचलित हुई, उसकी विशेषताएँ तीन थीं—राजमहल का
वातावरण, जयदेव के प्रभाव से नृत्यसंगीत का ग्राकर्षक समावेश ग्रीर संस्कृत-प्राकृत मूल
के बीच भाषा-गीतों का ग्रारोपण । उत्थान के द्वितीय चरण में, जो लगभग सन् १५००
से १६५० ई० तक माना जा सकता है, भाषासंगीतक न केवल ग्रन्य ग्रंचलों में
प्रतिष्ठित हुए, उनका निजत्व भी निखरा। इस द्वितीय काल में सबसे बड़ा परिवर्त्तन
यह हुग्रा कि भागवत धर्म—विशेषतः वैष्णव मत—के सन्त प्रचारकों ने भाषा-संगीतकों
को भगवान् की लीलाग्रों के प्रदर्शन तथा धर्म एवं नीति के सन्देश का माध्यम बनाया।
इस युगान्तरकारी प्रयोग का सारे देश पर व्यापक प्रभाव पड़ा ग्रौर ग्राजतक परम्पराशील
नाट्य के ग्रनेक ग्रांचलिक रूप उन महान् सन्तों की वाणी से स्पन्दित तथा उनसे प्राप्त
कलाविधान से ग्रलंकृत हैं।

परम्पराशील नाट्य और वैष्णाव सन्तः द्वितीय चरणा (लगभग सन् १५०० से १६५० ई० तक)

सन् १५०० ई० के श्रासपास दो परिस्थितियों के फलस्वरूप सन्तों ने भाषा-संगीतक को श्रपनाया । एक तो मन्दिरों में जो देवदासियाँ भगवान् के विश्रह के सम्मुख श्रीर मण्डपों में पूजन-नृत्य करती थीं, उन्हें यह छूट भी मिल गई थी कि वे राजदरबार के नृत्य-संगीत-श्रायोजनों में भी हिस्सा ले सकें । इस छूट के कारण धार्मिक नृत्य-संगीत की पावनता कलंकित हो चली थी । श्रान्ध्र में इसके प्रतिक्रियास्वरूप कुछ निष्टावान् बाह्मण श्राचार्यों ने धार्मिक विषयों पर नृत्यरूपकों को प्रस्तुत करने के लिए मण्डलियाँ बनाईं, जिन्हें बाद में नाट्यमेल या भागवत-मेल की संज्ञा दी गई। एक प्रमुख णत्तं यह थी कि इन प्रदर्शनों में कोई नारी भाग नहीं ले सकती थी । इस प्रकार के भागवत-मेल का सर्वप्रथम उल्लेख सन् १५०२ ई० के श्रासपास भी मिलता है, जब एक भागवत- मण्डली ने विजयनगर के वीरनरसिंहराय के सम्बुख एक व्यक्तिय प्रस्तुत किया (दे० 'कुचिपुडी आगवतम्' पर प्रेंगरेजी-निवन्त : ले० श्रीलटराज रायहण्य, स्वील-नाटक-प्रकादमी) । उत्कल में 'गोटिपुप्र' कहलानेवाल वालकों को पाय-पाणी बनाकर श्रीन्दरी के बाहर संगीतनृत्याभिनय प्रदिश्वत किये जाने लगे । श्राह्मण श्रावायों ने दस शर्ति एक सर्वथा नवीन परम्परा स्थापित कर दी; उन्होंने रंगमंत्र का विष्टकार न बज्बे उसे स्वयं हस्तगत करने की चेष्टा की और यद्यपि मन्दिरों में होनेबाले देवदालियों के पूजन-नृत्य को वे समाप्त नहीं कर सके, तथापि उन्होंने जनता के सम्बुख एक उत्नी ही रोवक, किन्तु कहीं अधिक संयमणील और धार्मिक भावनाओं से स्रोतन्नीन नाटय-यहिन प्रस्तुत कर दी । इसके विपरीत पिचमी भारत के जैनमन्दिरों में १५वीं से १४वीं में प्रदीक पतन की श्राशंका से उनका प्रदर्शन बन्द कर दिया गया । जायद इसीलिए जैनमत की लोकप्रियता स्रवस्द हो गई और रासक गेय पढ़ित-मान रह गये (दे० राम और रासान्वयी काव्य : डॉ० दशरथ श्रोझा और डॉ० दशरथ शर्मा) ।

ग्रान्ध्र-कर्णाटक में भागवतलु सन्तों द्वारा प्रेरित भाषा-संगीतकों को भागवतन् कह जाने लगा । विजयनगर के कुष्णदेवराय के राज्य में (लगभग सन् १५०७ से १५३० ई० तक) भागवतम्-पद्धित का विशेष उत्कर्ष हुन्ना और कृष्णा नदी के तट पर कुचिपुडि नामक ग्रग्रहारम् में कुछ भक्त बाह्मणों ने इस शैली का विकास किया । कृष्णदेवराय के राजदरवार की रंगशाला पर भी भागवतलु सन्तों का प्रभाव पड़ा होगा । उनके दरबार में 'थ्यीकोण्ड' नाटक के ग्रिभनय का विवरण मिलता है, जिनमें नगय्या नामक नट ने ग्रपनी कला दिखाई भी । श्रीनटराज रामकृष्ण ने कृष्णदेवराय को पुत्रो द्वारा रिकत 'मारीचि-परिणय' नामक यक्षगान का उल्लेख किया है । निस्सन्देह, रंगशाला को धार्मिक रूप दिये जाने में ग्रान्ध्र-कर्णाटक के सन्तों का ही प्रमुख हाथ था और ऐसा करने में उन्हें सुविधाएँ ग्रीर प्रोत्साहन विजयनगर-नरेशों से मिले ।

इस शैली के उत्कर्ष की दूसरी परिस्थित यह थी कि भागवत धर्म और जयदेव के 'गीतगोविन्द' के प्रचार के साथ-साथ देश के विभिन्न भागों में कितपय सन्तों के मन में भगवान् कृष्ण की जन्मभूमि और लीलास्थली ग्रजमण्डल—को देखने और उसमें बसने की लालसा जाग्रत् हो गई। क्यों सन् १५०० ई० के आसपास ही ग्रजमण्डल की यान्ना का यह ग्रभियान देश के विभिन्न भागों के सन्तों ने शुरू किया, यह इतिहास का एक रहस्य है। यद्यपि इससे ६०० या ७०० वर्ष पूर्व यानी द्वीं ६वीं शताब्दी में निम्बा-किंवायं ने ग्रज ग्राकर वहाँ भिनत-श्रान्दोलन का सूत्रपात किया था, तथापि उसके बाद इतने लम्बे ग्ररसे तक बाहर से श्रानेवाले सन्तों की परम्परा बन्द हो गई थी हमारे विषय के लिए सन् १५०० ई० के ग्रासपास की याताएँ ही विचारणीय हैं। इन सन्तों की धार्मिक याताओं की तिथियाँ धार्मिक प्रेरणाओं ग्रीर नाट्य-प्रवृत्तियों के इतिहास में विशेष महत्त्व रखती हैं। सबसे पहले सन् १४८९ ई० में ग्रमम के महापुरुष शंकरदेव ग्रपनी १२ वर्ष की तीर्थयाता पर ग्रपने १७ साथियों के साथ निकले और मथुरा एवं

वर्ष बाद सन् १४६० ई० के आसपास उन्होंने प्रवास किया । (इसके साठे वर्ष बाद सन् १४५० ई० में शंकरदेव ने पुनः यात्रा सम्पन्न की और इस बार १२० भक्तों की विशाल टोली के साथ) । शंकरदेव द्वारा स्थापित वैष्णव-सम्प्रदाय 'एकसरिनया' मत के नाम से विख्यात है । शंकरदेव की यात्रा के बाद निम्नलिखित सन्तों का वज में आगमन-काल, प्रवास, मत-स्थापन इत्यादि विचारणीय है:

उत्कल स्रीर वंग से श्रीमाधवे न्द्रपुरी (महाप्रभु चैतन्य के गुरु के पुत्र) १५वीं शताब्दी के स्रन्तिम काल में (माधव-सम्प्रदाय)।

ग्रान्ध्र से श्रीवल्लभाचार्य । सन् १४६३ ई० के ग्रासपास (पुष्टिमार्ग)।
गौड़ से महाप्रभु चैतन्य देव। सन् १५२० ई० के ग्रासपास। (महाप्रभु ने बाद
में लगभग २५ वर्षों में ग्रपने ६ प्रमुख शिष्यों को व्रज के उद्धार के लिए भेजा,
जिनमें रूपगोस्वामी का नाम इस सन्दर्भ में विशेष उल्लेखनीय है।)
महाप्रभु हितहरिवंश : (वृन्दावन में) सन् १५३३ ई० (राधावल्लभ

सम्प्रदाय) ।

स्रोरछा से श्री हरीराम व्यास: सन् १५३४ ई० के लगभग।
गुजरात के स्वामी हरिदास: सन् १५४३ के स्रासपास।
स्रान्ध्र से श्रीनारायण भट्ट: सन् १५४५ ई० के लगभग।

यों दक्षिण, पूर्व और पश्चिम से सन्तवृन्द इन पचास वर्षों में ब्रजमण्डल में पधारे और वहाँ भगवान् के स्तवन और लीलागान का अद्भुत वातावरण वन गया। ये सन्त अपने-अपने क्षेत्रों से संगीत, नृत्य और नाट्य की परम्पराओं को ब्रज में लाये और वहाँ के वातावरण में या वहाँ से प्रेरणा पाकर इन पद्धतियों को प्रयोग में लाने का अवसर उन्हें मिला। इस प्रेरणा का प्रमुख रूप, ब्रजस्थली की भाषा और ब्रजमण्डल का रास-नृत्य (या मण्डलाकार नत्तन, जिसका मूल था हल्लीशक नृत्य) था। ब्रजमण्डल की भाषा भगवान् कृष्ण की लीलास्थली की भाषा होने का कारण तत्कालीन भागवत और वैष्णव नाटकों के लिए विशेष श्रद्धा का पात्र वनी और विभिन्न क्षेत्रीय भाषाओं में ब्रज की शब्दावली ग्रहण की गई।

ब्रज की मूलगन्ध को बाहर से आये सन्तों ने वाणी और रूप दिये । अपने अपने सेतों के परम्परागत अलंकरणों से उन्होंने अपनी प्रेरणा की दिव्यमूर्त्ति को विभूषित किया । तेलंग देश से आये वल्लभाचार्य ने मथुरा में एक रास का आयोजन किया माथुर चतुर्वेदी बालकों के स्वरूप बना कर । किन्तु, वह, मण्डलाकार नृत्य का प्रयोजन था, नाट्य और अभिनय नहीं । वैष्णव सन्तों की परम्परा में भगवान् की लीला पर केन्द्रित सर्वप्रथम भाषानाट्य असम में, महापुरुष शंकरदेव ने सन् १५१८ ई० में लिखा, यानी अपनी ब्रजयाता से लौटने के २२ वर्ष पश्चात् । इसका नाम था कालियदमन-यात्रा (असम में ऐसा भी विश्वास है कि कालियदमन-यात्रा के पूर्व शंकरदेव ने चिह्नयात्रा नामक रंगप्रदर्शन का भी आयोजन किया था, किन्तु उसकी विषयवस्तु इत्यादि सम्बन्धी कोई सामग्री उपलब्ध

नहीं हैं)। कालियदमनयात्रा में सन्तों द्वारा प्रेरित भाषा-नाट्यधारा की विशेषतात्रों की प्रारम्भिक झाँकी मिलती है। सूत्रधार द्वारा कृष्ण के नृत्य का वर्णन देखिए:

ध्रुव : काला कानु नाचे चरन चलाइ। करतु कौतुक नृत्य केशव, श्रहण चरण चलाय रे। देवमुनि सिरे सिरिख वरिखे हरिखे हरिगुन गाय रे।

पदः काल कालिक माथे चढ़ि भाँड़ पीड़ि कीड़ि कानु नाचे रे। मृदंग दिमि दिसि नाथ दुंदुभि सिद्ध सब बाय काचे रे।

''ऐसन जगतक परमगुरु नारायण श्री गोपालक भार सिंह न पारि, कालि अचेत भेल । परम पीड़ात घाड़ ओलमल, नाके मुखे रुधिर छान्दे, महादुखे अन्धकार देखे, जत मद गर्व-दम्भ सर्पक सब चूर भेल । वाक्य मुखे हरल । ऐसन परम गुरुक आपद औषध पाइ, कालिक मन निर्मल भेल । नयनर नीर निझुर्य, कृष्णक परम ईश्वर पुरुष मने सरन लेलड ।''

वाद में जब कृष्ण कालिय-दमन करके बाहर भ्राकर माता-पिता से मिलते हैं, उस समय का संवाद इस प्रकार है:

- "सूझधार—ऐसन परकारे, कालिक दिमए, ह्रदहन्ते दूर करिकहु, श्रीकृष्ण कौतुके कालिन्दि तीरे ग्रावल। देखि ग्रानन्दे गोपिसव जय कृष्ण बुलि बेढ़ल। मुख पंकजक जैसे नयन भ्रमरे पान करैंछे। नन्दजयोदा बाहुमेलि, गले बाँधि धरल। घने घने सिर सुंघि लोतके सरीर तियावल। गद्गद बाक्य बोलत।
  - यशोदा-- प्राहे पुता, कि निमिते, ह्रदक माझे झाम्प देलह। आः हामाक मारिते चाग्रल? तोहारि सन्तापे ग्राजु प्रान छाड्ल होइ।
    - सूत्र—श्रोहि बूलि, मृतकपुत्रक पाइ, परमानन्दे नन्द जयोदा रहल तदनन्तर कृष्णक प्रभाव जानि, हासि हासि ग्रासि वलभद्रै ग्रालिंगि घरल। ऐसन परकारे कृष्णक ग्रावरि कौतुके हासिते मातिते, दिवस ग्रवसान भेल। राति मिलल। ताहे पेखि श्रीकृष्ण बोलल।
- श्रीकृष्ण—हे माता, हे पिता, हे गोपगोपिसव, ग्राज रावि व्रज जाइते पारए नाहि। जब सबेहि भल्ल देखह, तबे स्थाते रजनी बंचह।।"

महापुरुष शंकरदेव ने छह नाटक लिखे—कालियदमनयाता, पत्नीप्रसाद, केलिगोपाल, रुक्मिणीहरण, पारिजातहरण और रामविजय। उन्होंने उमापित उपाध्याय, ज्योतिरीश्वर ठाकुर और विद्यापित द्वारा प्रवित्तित भाषा-संगीतकों पर ब्रजमण्डल के भावभीनी, भिक्त-मूलक और नीतिपरक वातावरण को आरोपित किया। संगीतक में गद्ध-संवादों को भी भाषा ही में निवद्ध किया, संस्कृत-प्राकृत में नहीं। जिस भाषा का व्यवहार नाट्य में

किया गया वह णुद्ध ग्रसमिया-क्षेत्र की नहीं थी, वरन् एक सार्वदेशिक भाषा थी, जिसमें मिथिला, काशी ग्रीर वज की तत्कालीन भाषाग्रों का मिश्रण था। ग्रसमिया के सुविख्यात विद्वान् स्वर्गीय विरंचिकुमार वक्ष्मा ने ग्रथनी पुस्तक शंकरदेव द सेण्ट ग्राव आसाम में इस वात पर ग्राश्चर्य प्रकट किया है कि शंकरदेव ने वयों इस प्रकार की मिश्रित भाषा का नाटकों ही में व्यवहार किया, जबिक उनकी ग्रन्य रचनाएँ ग्रसम की स्थानीय भाषा में थीं। किन्तु, हमारे विवेचन से यह वात स्पष्ट हो जाती है कि उन्हें भाषा-नाट्य की परम्परा मिथिला-नेपाल से ग्रीर भित्तमूलक नाट्य की प्रेरणा ब्रज से उपलब्ध हुई ग्रार ऐसा प्रतीत होता है कि ऐसी मिश्रित भाषा ही उस समय के वैष्णव-नाट्य का माध्यम वनी।

शंकरदेव प्रयोक्ता थे, श्रिभनय, नृत्य श्रौर संगीत के पिण्डत थे, स्वयं श्रपने नाटकों को प्रस्तुत करते थे। उन्होंने रंगशाला को भी नया मोड़ दिया। सूवधार को शंकरदेव ने प्रस्तावना की सीमित परिधि से वाहर निकालकर श्राद्योपान्त नाटक के निर्वाहकर्त्ता तथा प्रेक्षकों के सम्बोधक का रूप दिया। इस तरह सूवधार के मुख से वे भिक्त श्रौर नीति के सन्देश को प्रस्तुत कर सके। शंकरदेव द्वारा प्रवित्तित यह सर्वथा नवीन शैली 'श्रंकिया नाट' के नाम से विख्यात थी। यद्यपि उनके सभी नाटक एक श्रभूतपूर्व प्रयोग थे, तथापि कालियदमनयात्रा का प्रभाव बंगाल पर इतना गहरा पड़ा कि कई सौ वर्ष तक बंगाल में जाता नाटक को 'कालियदमन-यात्रा' नाम से पुकारा जाता रहा। ( इस बात का उल्लेख डाँ० दशरथ श्रोझा ने 'बंगदर्शन', 'फाल्गुन', संख्या १२८६ के श्राधार पर श्रपनी पुस्तक हिन्दी नाटक: उद्भव श्रौर विकास में किया है।)

शंकरदेव (सन् १४४६ से १५६ ई० तक) के बाद उनके एकसरिनया वैष्णवसम्प्रदाय के कुछ प्रतिभावान् सन्तों ने अनेक अंकिया नाटों की रचना की, जिनमें उनके शिष्य
माधवदेव (सन् १४६६ से १५६६ ई०), गोपाल आता (लगभग सन् १५३३ से सन्
१६०६ ई०), रामचरण टाकुर (सन् १५२१ से १६०० ई०) द्विजभूषण (सन् १५०७
से १५७७ ई०) और दैत्यारि टाकुर (लगभग सन् १५६४ से १६३२ ई०) प्रमुख थे। इनमें
माधवदेव का कृतित्व इसलिए महत्त्वपूर्ण है कि उन्होंने ही सबसे पहले कृष्ण की वाल-लीलाओं
को नाट्य का विषय वनाया। बज की जिन रास-लीलाओं से हम आजदिन परिचित हैं,
उनकी रचनाओं से पहले ही सन् १५३६ ई० में माधवदेव ने 'अर्जुन भंजन-लीला' को
भागवत, हरिवंश और विल्वमंगलस्तोत्र के आधार पर लिखा। उसके वाद चोरधरा,
भूमिलुटिया, पिम्पिर गुछुवा, और भोजनिवहार—ये लघु नाट्य रचे, जिन्हें 'झुमुरा' कहा
जाता है। मूल संस्कृत-श्लोकों का विस्तार कर इन रचनाओं में माधवदेव ने अद्भुत
लालित्य की मृष्टि की। कृष्ण अन्य गोपियों के यहाँ दही की चोरी करते पकड़े जाते हैं, तो
यशोदा उनकी भत्संना करती हैं:

"यशोदा— हे पुता तोहारि वाप नन्द सब गुवालक राजा। हामु ताहेर पत्नी। हामार उदरे जनिम तुहु ऐसन दुर्जन भेलि! हामार गृहे दिध नाहि, दूध नाहि? लवनु नाहि? सन्देस नाहि? कौन वस्तु नाहि? तोहाक हामु खाइते नाहि देसि? तुहुकि भोजन नाहि करत? कांगाल छवाल जैसन तुहु बेड़ान। याज तोहाक हामु सिखा देवव!"
भोजनिवहार झुमुरा में यशोदा कृष्ण को प्रातःकाल इन मधुर स्वरों में जगाती है:
प्रातस समये, जसोदा जनिन, मुख चुम्बित स्याम जगावन को।
उठ मेरे लाल, मदनगोपाल, ग्रावे तेरे गोवाल बुलावन को।
ग्रव रुटिया लेहु, माखन चंच पूरी, मुरुलि लेहु स्याम बजावन को।
बुन्दावने जाहि, ग्रानंद करि, यमुना तटे धेनु चरावन को।

श्राश्चर्य की बात यह है कि झुमुरा श्रार वाल-लीलाओं की रचना माधवदेव के श्रातिरिक्त श्रसम में अन्य किसी श्रंकिया नाटककार ने नहीं की। इस शैली की परिणित हुई ब्रजमंडल में ही। क्या शंकरदेव की दूसरी यात्रा में ब्रज में ही उनके दल ने (जिसमें १२० व्यक्ति शामिल थे) शंकरदेव श्रीर माधवदेव के श्रंकिया नाटों श्रीर झुमुराश्रों का श्रभिनय किया? इसका कोई प्रमाण नहीं मिलता। मेरी धारणा है कि शंकरदेव श्रीर माधवदेव ने ब्रज से जो पाया, उसके श्राभार-प्रदर्शन के लिए अपनी रंगशाला की छिव वहाँ श्रवश्य दिखाई होगी। श्रीर यह भी सम्भव है कि इन झुमुराश्रों के प्रदर्शन का ब्रज की रासलीला पर कुछ प्रभाव पड़ा।

जैसा ऊपर कहा जा चुका है, तत्कालीन बजमण्डल देश के विभिन्न भागों से बानेवाले सन्तों की भिक्त-भावना, कल्पना ग्रौर सात्त्विक उल्लास का केन्द्र हो गया था। इनमें से दो सन्तों ने 'रासलीला' श्रौर भाषा-संगीतकों का व्रजमण्डल में सुवपात किया,-श्रान्ध्र (गोदावरी-तट) के ब्राह्मण नारायणभट्ट (जन्म सन् १५३१ ई०; ब्रज में ग्रागमन सन् १५४६ ई०) ग्रीर गाँड के रूपगोस्वामी (लगभग सन् १४७० से १५५४ ई० तक) ग्रथवा उनके शिष्य जीव-गोस्वामिन (सन् १५११ से १५६६ ई०)। यद्यपि रास-नत्य का प्रदर्शन स्वयं बल्लभाचार्य ने मथरा में किया था और बाद में बुन्दावन में हितहरिवंश और करहला ग्राम में घमण्डदेव ने, तथापि रासलीला यानी अभिनय, संवाद, नृत्य और भाषागीतों से सम्पन्न रंग-पद्धति का ब्रज में भ्रायोजन पहले-पहल नारायणभट्ट ने ही किया। वे वरसाने के पास ऊँचाग्राम में ग्राकर बसे, श्रीकृष्ण की लीला-स्थलियों का उन्होंने निर्धारण किया ग्रीर उन लीला-स्थलियों में ही उपयुक्त अनुकरण-लीलाओं का रंग-प्रदर्शन करने का विचार किया। इसके लिए उन्होंने करहला ग्राम के ही दो भाइयों खेमकरण ग्रीर उदयकरण को ग्रपना शिष्य बनाया और वहीं के एक नत्तंक (जिसका नाम वल्लभ था और जो दिल्ली में वादशाही नौकरी में रह चुका था) से नृत्यायोजन में सहायता ली। यही नहीं, उन्होंने बजोत्सव-चिन्द्रका नामक ग्रपने ग्रन्थ में लीलाग्रों की एक कमबद्ध उत्सव-माला के लिए सविस्तर निर्देश दिये। इसके अन्तर्गत निर्दिष्ट तिथियों पर विभिन्न स्थानों में लीलाओं के आयोजन के लिए ग्रादेश दिये गये थे। यह लीलोत्सवमाला (जिसका केन्द्र वरसाना ग्राम है) भ्राजकल 'बढी लीला' के नाम से विदित है और अब भी नारायणभट्ट के निर्देशानुसार ही विभिन्न स्थलों में भाद्रपद में सम्पन्न की जाती है। लीलाग्रों की कथाग्रों का नारायणभट्ट ने ग्रपने प्रेमांकर नामक संस्कृत-नाटक में वर्णन किया; यथा जन्मलीला, दानलीला, मगरोकनी-लीला, पारस्परिक गालिदान-लीला, वनविहार-लीला, साँझी-लीला, पूप्पचयन-लीला,

निकुंजरचना-लीला, निकुंजभेद-लीला इत्यादि । (देखिए: कुँबर चन्द्रप्रकाणसिंह की हिन्दी-नाट्य-साहित्य और रंगनंच की मीमांसा । इन लीलाग्रों की विषयानुक्रमणिका गोस्वामी जानकीप्रसाद भट्ट-विरचित 'श्रीश्रीनारायणभट्टचरितामृतम्' में दी गई है ।)

तात्पर्य यह है कि नारायणभट्ट के बजोत्सवचित्रका और प्रेमांक्र ग्रन्थों में ही वर्त्तमान रासलीला का ग्रादिस्वरूप निर्धारित हम्रा। जिस तरह शंकरदेव द्वारा निर्दिष्ट श्रंकिया नाट की परभ्परा का पालन असम के सत्नों में बरावर होता रहा, उसी भाँति नारायणभट्ट द्वारा प्रवित्तित लीलोत्सवमाला को करहला और वरसाना-क्षेत्र के रासधारी ग्राजतक अपना पुण्य-कर्त्तव्य मानकर निवाहते रहे हैं। बाद में रासलीलाग्रों का रूप तो विकसित हुआ ही, अवसर और स्थल की जो सीमाएँ नारायणभट्ट ने निर्धारित की थीं, उनके अतिरिक्त मथरा इत्यादि नगरों में रासलीलाओं का प्रदर्शन होने लगा। मेरा अनुमान है कि इन परवर्ती रासलीलाग्रों की ग्रपेक्षा नारायणभट्ट द्वारा प्रवित्तत वरसाना-क्षेत्र की रासलीलाग्रों की शृंखला ( जिन्हें इंगलैंण्ड की मध्ययुगीन 'मिस्टरी-मिरैंकिल साइकल' के तुल्य माना जा सकता है ) जब पूरानी हो चली, तब उसे 'बूढ़ी लीला' के नाम से पुकारा जाने लगा। मझे बरसाने की साँकरीखोर में 'दिधिभाण्डभंजन-लीला' को देखने का अवसर मिला था, जो 'बढ़ी लीला'-श्रृंखला की एक कड़ी है। उसमें पर्व एवं रंग-प्रदर्शन का जो विलक्षण मिश्रण है, वह अन्यत मैंने नहीं देखा। दो पहाड़ियों के बीच एक सँकरी घाटी है। एक पहाड़ी पर जो मण्डप बना है, उसमें श्रीकृष्ण सखाग्रों-सहित खड़े होते हैं, दूसरी पर राधिका गोपियों-सहित । दोनों में वार्त्तालाप होता है। राधिका ग्रीर सखियाँ दही के मटके मस्तक पर रखकर घाटी में उतरती हैं। श्रीकृष्ण और सखा डण्डे लेकर सामने आते हैं और दान माँगते हैं। झगडा होता है। डण्डे से दही की मटकी फोड़ी जाती है। दही विखर जाता है ग्रीर दर्शक-समूह उसे प्रसाद-स्वरूप ग्रहण करने के लिए उमड़ पड़ते हैं। दर्शक पहाडियों के ढाल पर से इस लीला का प्रेक्षण करते हैं, उच्चस्वर में गाये जानेवाले गीत-संवाद सनते हैं। एक पूराने ब्रजवासी ने मेरे शहरी लिवास और तटस्थता को लक्ष्य करके कहा कि महोदय, इस लीला का रसास्वादन करना है, तो इस वातावरण में रम जाग्रो। यहाँ दर्शकों श्रौर लीलाकारों में अन्तर नहीं रहता। यहाँ तो सब एक ही रस में निमग्न हैं।

यदि नारायणभट्ट ने पर्व ग्रौर नाट्य का गठवन्धन कर रासलीला के वर्त्तमान स्वरूप का सूत्रपात किया, तो चैतन्यमत के दूसरे सन्त रूपगोस्वामिन् (एवं सम्भवतः उनके भी शिष्य जीवगोस्वामिन्) ने शास्त्रसम्मत नाट्य की परम्परा का वैष्णव-नाट्य में उसी भाँति प्रयोग किया, जैसे महापुरुष शंकरदेव ने ग्रसम में। गोविन्दहुलास नाटक, जिसे श्रीकुँवर चन्द्रप्रकाशसिंह ने सम्पादित किया है, रूपगोस्वामी (लगभग सन् १४७० से १४५४ ई० तक) के संस्कृत-

१. नारायणभट्ट ने बजोत्सवचिन्द्रका में इस लीला का विधान इन शब्दों में किया है—
"ततः भाद्रशुक्लव्रयोदश्यां प्रातःसमय सांकरी खोरिभायातौ द्वौ पर्वतोपरिस्थितां लीलां
कथयन्ता । ततस्तस्यां सांकरी खोर्या राधागोपीभिःसाद्वै दिधभाजनं मस्तकोपरि निधाय
विष्णुनामपर्वतात्पूर्वभागतस्तवयाती । ततः श्रीकृष्णः वेत्रहस्तेन स्थित्वा दानं ययाचे ।
मध्याह्मपर्यन्तं लीलाकृतास्तत्पश्चाद्दिधभाण्डं भझक्त्वा दिध भक्ष्ये ।"

नाटक विद्याध्याध्य का भाषा-रूपान्तर है (देखिए: हिन्दी-नाट्य-साहित्य ग्रौर रंगमंच की सीमांसा—कुँवर चन्द्रप्रकाणसिंह)। रूपगोस्वामी ने सन् १५१७ ई० के ग्रासपास महाप्रभु चैतन्य के ग्रादेश पर इस संस्कृत-नाटक की रचना की ग्रौर सन् १५३२ ई० के ग्रासपास यह पूरा हुग्रा। (इसका दूसरा ग्रंश लिलतमाध्य के नाम से सन् १५३७ ई० में पूरा हुग्रा।) विद्याध्याध्य का भाषा-रूपान्तर गोविन्दहुलास नाटक, जो श्रीकुँवर चन्द्रप्रकाणसिंह के सदुद्योग से हाल ही में प्रकाश में ग्राया है या तो स्वयं रूपगोस्वामी की रचना है या उनके शिष्य ग्रौर भतीज जीवगोस्वामी की, जिनका ग्रधिकतर जीवन काशी ग्रौर वृन्दावन ही में बीता (समय लगभग सन् १५११ से १५६६ ई० तक)। गोविन्दहुलास रासलीलाग्रों की ग्रपेक्षा ग्रधिक 'साहित्यिक' रचना है, एवं मिथिला-नेपाल में ज्योतिरीश्वर उमापित ग्रौर विद्यापित द्वारा विकसित धारा के ग्रधिक निकट है, यद्यपि भाषा की दृष्टि से व्रजक्षेत्र की टकसाली भाषा के निकट है:

ताते साधव माधुरी चरित मधुर रस प्याइ। विरह ग्रटपटों चटपटों लीजों जीउ जीवाइ।। यह ग्रग्या मोको दई उमाकंत भगवंत। रिद्धि सिद्धि सब जगत गुरु पूरन करन समंत।।

चाहे गोबिन्दहुलास नाटक को स्वयं रूपगोस्वामी ने लिखा, चाहे उनके शिष्य जीवगोस्वामी ने, इसकी प्रेरणा रूपगोस्वामी की ही थी और इस भाषा-संगीतक की महत्ता इसलिए विशेषतः वढ़ जाती है कि रूपगोस्वामी ने नाटकचिन्द्रका नामक नाट्य-शास्त्र का ग्रन्थ भी लिखा और गोबिन्दहुलास पर उनके सिद्धान्तों की छाप स्पष्ट है। रूप-गोस्वामी ने ही पहली वार दानलीला की कथा प्रवित्तत की और उसपर संस्कृत में दानकेलिकौमुदी नामक भाणिका की रचना की। उन्होंने ही कृष्ण के युवती-वेश धारण करने की तथा होली की लीलाओं का समावेश किया और जीवगोस्वामी ने भारलीला और नौकालीला का। (दे० ए हिस्टरी याँव व्रजवृत्ति: डाँ० सुकुमार सेन)। तात्पर्य यह कि एक योर तो रूपगोस्वामी ने नाटकचिन्द्रका तथा सम्भवतः गोबिन्दहुलास नाटक की रचना कर परम्पराशील नाट्य का साहित्यक पक्ष पुष्ट किया और दूसरी ओर कृष्ण और राधा की कथा में कुछ ऐसे रोचक प्रसंगों का समावेश किया, जिन्हें ब्रज की रासलीला-रंगशाला ने सोल्लास यपना लिया। यहाँ यह कहना यप्रासंगिक न होगा कि रूपगोस्वामी के पूर्वज भी दक्षिण (कर्णाटक) से याये थे। (दे० ए हिस्टरी य्रॉव व्रजवृत्ति: डाँ० सुकुमार सेन)

नारायणभट्ट द्वारा प्रवित्तत रासलीला का विकास अध्टछाप के किवयों द्वारा हुआ। अध्टछाप का साहित्य मुक्तक रूप में था। लेकिन इन, स्फुट पदों में लीला-प्रदर्शन के लिए प्रचुर सामग्री थी। इसीलिए, सूरदास (सन् १५५० ई० के आसपास) के पद विभिन्न बाल-लीलाओं के आधार वने, कुम्भनदास के पदों ने विरह और दानलीला के लिए सामग्री दी, परमानन्ददास का आँखमचौनी-लीला पर प्रभाव पड़ा। नन्ददास की रासपंचाध्यायी और अमरगीत के पदों ने महारासलीला और उद्धव-गोपी-संवाद को अलंकृत किया। ऐसा जान पड़ता है कि उस समय तक सांगोपांग लीलाएँ लिखने का रिवाज नहीं था। लीलापदों को रासधारी

श्यंखलाबद्ध करते थे ग्रार ग्राशु-संवाद इन पदों को जोड़नेवाली कड़ी होते थे। कौन पद लिये जायेंगे ग्रीर किस स्थान पर व्यवहृत होंगे, इसका निर्णय रासधारियों के हाथ में था।

सन् १५७० ई० के आसपास हरिराम व्यास ने पहले-पहल लीला-नाटक लिखने की पढ़ित चलाई। मेरा अनुमान है कि उन्हें इसकी प्रेरणा रूपगोस्वामी के भिक्तरसामृतसिन्धु नामक प्रन्थ से मिली, जिसमें राधा और कृष्ण के छद्मवेश धारण करने के प्रसंग का सर्वप्रथम उल्लेख हैं। (दे० ए हिस्टरी ऑव ब्रजबुलि: डाॅ० सुकुमार सेन)। हरिराम व्यास के पदों के प्रारम्भ में पावों के नाम नाटकीय पद्धति से दिये गये हैं और कुछ विद्वानों का विचार है कि गोरे खाललीला, जिसका आधार ही छद्मवेश है, सबसे पहले हरिराम व्यास ने ही लिखी।

यकवर के राज्यकाल में (सन् १५५६ से १६०५ ई०) रासलीला का उत्कर्ष तो हुआ ही, अयोध्या और काशी में रामलीला के वर्त्तमान रूप का भी सूत्रपात हुआ, जिसके कर्णधार थे स्वयं गोस्वामी तुलसीदास और उनके साथी काशी के प्रसिद्ध मेघा भगत। तुलसीदासने अयोध्या में चैत मास में और काशी में आदिवन मास में रामलीला की परिपाटी चलाई, किन्तु कुछ समय वाद अयोध्या की रामलीला की परम्परा समाप्त हो गई। रामलीला रंगशाला में लीलास्थिलयों का वह रूप अधिक व्यापक और स्थायी हो गया, जिसे कृष्णलीला के लिए केवल नारायणभट्ट द्वारा प्रवित्तित 'बूढ़ी लीला' में ही कायम रखा जा सका। यद्यपि अनेक विद्वानों ने रामलीलाएँ विभिन्न नामों से लिखीं (यथा प्राणवन्द का राम्रायण भट्टानाटक और हृदयराम का हृनुमन्नाटक), तथापि गोस्वामी तुलसीदास के रामवित्तमानस के नाटकीय तत्त्व इतने महान् थे कि रामलीला का बहिरंग और अन्तरंग दोनों ही रामचिरतमानस के विशाल मानस में समा गये। रामलीला का प्रचार राजस्थान में भी बाद में हुआ।

इस तरह हम देखते हैं कि परम्पराशील नाट्य अथवा भाषा-संगीतकों के द्वितीय उत्थान-चरण में ग्रान्ध्र-कर्णाटक के भागवतमेल से प्रारम्भ होकर सन्तनाट्यों की धारा उत्तर की ग्रोर बढ़ी। ब्रजमण्डल में सन्तों के समागम के फलस्वरूप जो वातावरण उत्पन्न हुन्ना, उसकी सर्व-प्रथम अभिव्यक्ति असम में हुई। उसके बाद ब्रजमण्डल में रासनृत्य के प्रयोगों के उपरान्त अनुकरणात्मक लीलाग्रों का प्रादुर्भाव हुन्ना। रामलीलाग्रों का प्रचार भी हुग्ना। परम्पराशील नाट्य राजमहल के वातावरण से हटकर भिवत-भावना का पोषक एवं नीतिपरकता का समर्थक बन गया। रंगशाला में से नत्तं कियों को बहिज्कृत किया गया, यद्यपि दक्षिण के मन्दिरों में देवदासियों द्वारा देवस्तुति के नृत्यों की परम्परा जारी रही। नारी-पान्नों का ग्रिभिनय किशोरों ग्राँर वालकों द्वारा किया जाने लगा। सूत्रधार का दायरा वढा दिया गया। वह नाटक की पूरी अवधि में रंगशाला में मीजूद रहने लगा और विभिन्न नामों से (यथा रासलीला में समाजी नाम से) प्रेक्षकों ग्रीर रंगमंच के बीच सम्प्रेषण का माध्यम वन गया। ध्रव और पद की जिस गान-पद्धति का रंगशाला में प्रयोग जयदेव ने किया था वह परम्पराशील नाट्य का मेरुदण्ड बन गई। उत्तर और दक्षिण की राग-रागिनियों को विविध तालों में निवद करके ग्राचार्य लोग नाटकों में उनका प्रचुर उपयोग करने लगे। उत्तर भारत में इसके फलस्वरूप संगीत की एक शैली ध्रुपद नाम से ब्रजमण्डल में ही लोकप्रिय हो गई। सन्तों ने जिस नाट्य-शैली का विकास किया, वह लक्षणप्रन्थों के दायरे के वाहर थी।

श्रतः, कुछ सन्तों ने उसे स्थायित्व देने के लिए निर्देशन-ग्रन्थों की भी रचना की, जैसे नारायण-भट्ट के बजोत्सवचन्द्रिका श्रीर प्रेमांकुर तथा रूपगोस्वामी के नाटकचन्द्रिका श्रीर भित्तरसामृत-सिन्धु। भाषा-नाट्य-साहित्य की यह प्रवृत्ति उत्थान के प्रथम चरण के बांग्येय ब्वाख्या श्रीर वर्णन-रत्नाकर जैसी रचनाश्रों के श्रनुसरण में थी।

# तृतीय चरण : सन् १६५० से १८०० ई० :

उत्थान के तृतीय चरण (लगभग सन् १६५० से १८०० ई० तक) में भाषा-संगीतकों का क्षेतीय रूप विकसित हुआ। ज्यों-ज्यों मुगल-साम्राज्य के ग्रोर-छोरों में हिन्दू-राज्य स्थापित होते गये, त्यों-त्यों उन राज्यों के केन्द्र-स्थानों में भाषा-संगीतकों को वहीं के बातावरण के ग्रनुकूल विशेषताग्रों को गहरा करने का ग्रवसर मिला। सुदूर दक्षिण में तंजोर और मैसूर के राज्य, पश्चिम में मराठा-राज्य, राजस्थान और वुन्देलखण्ड में छोटी-छोटी रियासतें इन ग्रांचिलक और परम्पराशील नाट्य-शैलियों के केन्द्र बन गये। कुछ मुस्लिम-राज्य भी जो मुगल-सल्तनत के दायरे के बाहर थे, भाषा-नाट्य को प्रोत्साहन देने लगे; यथा गुजरात, मालवा और कदमीर। यों क्षेतीय रंगतों के ग्रतिरक्त इस युग के भाषा-रंगमंच में मुसलमानी वेशभूषा तथा राजदरबार की तहजीब, परिहास इत्यादि का समावेश भी होने लगा, जिनका प्रभाव ग्राजकल भी इन शैलियों पर दीख पड़ता है। इस युग की तीसरी विशेषता थी ध्रुव और पद की शास्त्रीय गान-शैली के साथ-साथ लोक-धुनों का भाषा-संगीतकों में प्रवेश, जिनके कारण न केवल इनकी गतिशीलता बढ़ गई, वरन् जनसाधारण से लगाव भी। चाँथी विशेषता थी इस युग के परम्पराशील नाट्य की विषयवस्तु में वीरगाथाग्रों एवं प्रेमकथाग्रों का ग्रारोपण, जिनमें से कुछ तो ऐतिहासिक व्यक्तियों के विषय में थीं और ग्रधिकतर लोकमानस की उपज थीं।

दक्षिण में विजयनगर-साम्राज्य के ध्वंस (सन् १५६५ ई०) के बाद जो छोटे राज्य स्थापित हुए, उनमें तंजोर के नायक-वंश ने परम्पराशील रंगमंच को विशेष बढ़ावा दिया, शौर यक्षगान शौर वीथिनाटकम् उनके संरक्षण में ही एक ऐसे प्रदर्शन के रूप में पल्लवित हुए, जो उच्च शौर साधारण दोनों ही वर्गों के लिए प्रिय शौर रोचक वन सका (दे० द फोक थिएटर श्राँव श्रान्ध्रप्रदेश: श्री एस्० वी० जोगाराव का ग्रँगरेजी-लेख, 'नाट्य', वर्ष ६, संख्या ४, १६६२ ई०)। १६वीं शताब्दी के श्रन्त में श्रच्युतप्पा नायक नामक तंजोर-नरेश ने तिमलनाड के मेलातूर नामक गाँव में ५०१ भागवतुलु ब्राह्मण-परिवारों को श्रान्ध्र के कुचिपुडि-क्षेत्र से ला वसाया शौर उन्हें भागवत-पद्धित के भाषा-संगीतक प्रस्तुत करने के लिए प्रेरित किया। मेलातूर ग्राम के ये नाटक ही बाद में वीथिनाटकम् ग्रथवा तेरुक्थु एवं भागवतमेल के नाम से विख्यात हुए। साथ ही, नायक-वंश ने पौराणिक नाटक ही नहीं, जीवनवृत्त-नाटकों एवं श्रन्य विधाशों का विकास किया। नायक-वंश के विजयराघव नायक (सन् १६३३ से १६७३ ई० तक) नामक नरेश ने श्रपने पिता रघुनाथ नायक की दिनचर्या को श्राधार मानकर रघुनाथग्रभ्युद्यम् नामक नाटक लिखा।

उनकी रानी रंगजम्मा ने स्वयं ग्रपने पति को लक्ष्य कर अन्तारदासविलासम् नामक नाटक लिखा, जिसके रंगमंच पर प्रदर्शन में श्रांगिक श्रभिनय पर विशेष ध्यान दिया गया। रंग-जम्मा के नाटक में पाँच भाषात्रों का प्रयोग हुआ है, नाना प्रकार के पात्रों का समावेश है श्रीर नृत्य एवं नृत्त के ग्रतिरिक्त रसाभिनय पर विशेष जोर दिया गया है। विजयराघव नायक के दरवार में ही क्षेत्रय्या नामक प्रतिभाशाली कवि ग्रौर नाट्याचार्य ने कथावस्तु में पदों को शामिल करके सात्त्विक ग्रिभिनय के लिए गुंजाइश कर दी। उन्होंने ४००० के लगभग पदों की रचना की। उनसे पूर्व नृत्त के प्रकार तो थे, किन्तु 'पदम' की पद्धति नहीं थी (दे० कृचिपृष्ठि भागवतम् पर संगीत-नाटक-ग्रकादमी के सन् १९५६ ई० के सेमिनार के लिए ग्रॅंगरेजी-लेख) पुरुषोत्तम दीक्षित ने तंजपुरस्रदाना महानाटक में विजयराघव के दरवार के एक ब्राह्मण के एक नत्तंकी के प्रति हास्यास्पद अनुराग का खाका खींचा। विजयराधव के दरबार के नाटकों की एक विशेषता यह भी थी कि यद्यपि वे तेलुगु-शापा में यक्षगान की शैली में निवद्ध थे, तथापि उनमें से कुछ में स्थानीय तमिल-क्षेत्र की लोकप्रिय विधा 'कुरुवंजी' के पात्रों का समावेश किया गया (दे॰ द फोक थिएटर ग्रॉव ग्रान्ध्रप्रदेश : लेखक एस्० वी० जोगाराव : 'नाट्य', वर्ष ६, संख्या ४, १९६२ ई० )। निस्सन्देह, विजयराघव नायक का भाषा-संगीतकों के इतिहास में उतना ही महत्त्वपूर्ण स्थान है, जितना कूल-शेखरवर्मन् ग्रौर हरसिंहदेव का।

इधर ग्रान्ध्र-क्षेत्र में गोलकुण्डा के नवाव ग्रवुल हसन तनाशा (सन् १६७२ से १६८५ ई०) ने कुचिपुडि ग्राम के सन्त सिद्धेन्द्र योगी को ग्रपने ग्रग्रहारम् में ही भागवत-नाटकों के ग्रिभिनय की उन्नति के लिए एक सनद प्रदान की। नवाव के दो मन्त्री ग्रक्कन्ना ग्रीर मदन्ना ग्रपनी एक नाटक-मण्डली भी रखे हुए थे। योगी सिद्धेन्द्र ने हो कुचिपुडि में सत्यभामा के वृत्त को लेकर 'भामाकलापम्' ग्रीर एक ग्वालिन के वृत्त के ग्राधार पर 'गोल्लकलागम्' नामक कथाग्रों को संगीतकों में प्रस्तुत किया। इन 'कलापों' में एक ग्रोर श्रांगर ग्रीर ग्रांद्र का चरमोत्कर्ष है, दूसरी ग्रोर लोक-प्रचलित विद्यक पात-पातियों का भी प्रवेश है, यथा 'भामाकलापम' में माधवी ग्रीर 'गोल्लकलापम्' में सुकरी कोण्डय्या।

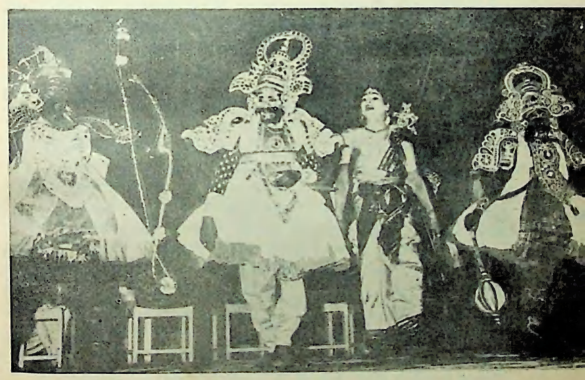
सारे दक्षिण में उन दिनों मिश्रित शैलियों में नाटकीय प्रयोग राजा-महाराजाओं की दिलचसी के कारण हो रहे थे। मैसूर-नरेश कण्टीरव नरसराज (सन् १७०४ से १७१३ ई०) ने चार भाषाओं (तेलुगु, कन्नड़, तिमल और प्राकृत) में एक कुरुवंजी की रचना की। शिवाजी की मृत्यु के वाद तंजोर में शाहजी (सन् १६६४ से १७१२ ई०) और उनके वाद अनेक मराठा राजाओं ने (जिनमें सफींजी द्वितीय, सन् १७६६ से १६३२ ई०, का नाम विशेष उल्लेखनीय है) तेलुगु, तिमल, मराठी, कन्नड़, हिन्दी—इन सभी भाषाओं में संगीतकों की रचना करवाई। तंजोर में पाण्डुलिपियों के सरस्वतीमहल-संग्रहालय में मुझे दो ऐसे संगीतकों की पाण्डुलिपियों देखने को मिलीं, जिनकी भाषा अज है, लिपि तेलुगु और संगीत कर्णाटकी। इनमें से एक वंशीधरिवलासनाटकम् की विषयवस्तु रूपगोस्वामी के विदय्धमाधव नाटक (और गोविन्बहुलास नाटक) से मिलती-जुलती है। सर्फोजी ने तंजोर में एक ऐसी नाट्यशाला बनवाई, जिसका व्विन-विधान (एक्स्टिक) ग्राधुनिक इंजीनियरों के लिए भी चुनौती है।



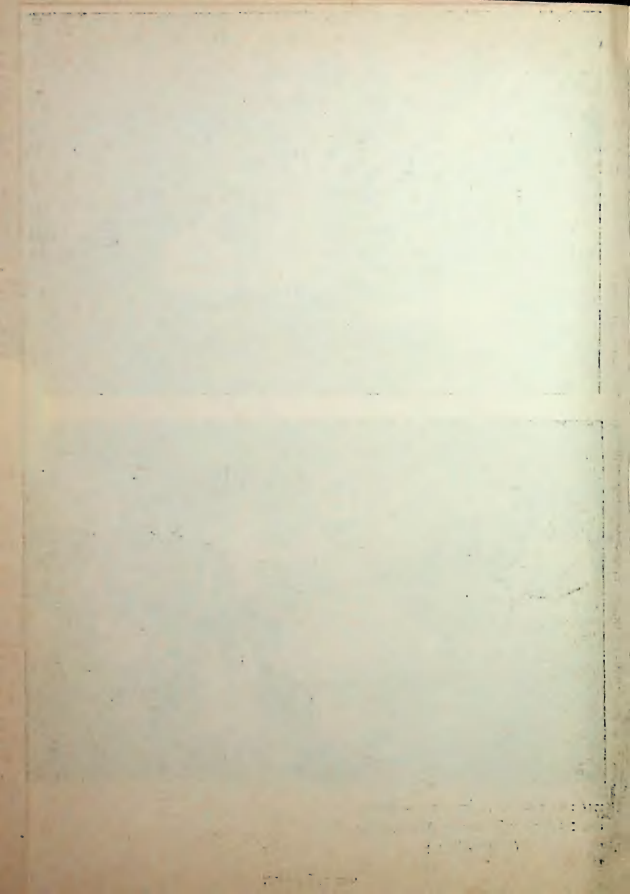
थ्रान्ध्र का कुचिपुडि: पूर्णरंग गरोश-वन्दना







कपर: केरल का प्राचीन वैष्णव नाट्य-कृष्णाट्टम् नीचे: तेष्कुषु—तामिलनाडु का पौराणिक नाट्य (पार्डव-द्रौपदी)



वस्तुतः, मराठा राजा ग्राँर सरदार उत्तर ग्राँर दक्षिण की ग्रांचलिक नाट्य-विधाओं को एक-दूसरे के निकट लाने के साधन बने; क्योंकि १ व्वीं सदी में मराठा-राज्य दिल्ली से तंजोर तक, बड़ाँदा से उड़ीसा तक फैलता रहा था। महाराष्ट्र में 'तमाशा' रंगमंच का विकास उत्तर ग्राँर दक्षिण के इसी मेल का परिणाम था। कर्णाटक की 'दौडाट्टा' ग्राँर 'सन्नाटा' पद्धतियाँ भी इसी युग में विकासशील हुई ग्राँर सन्नाटा के संगीत में हिन्दुस्तानी संगीत की राग-रागिनियों (भैरवी मुलतानी) का समावेश (दे० द कर्णाटक थिएटर:डॉ॰ एच्० के० रंगनाथ) मराठा-शासकों के कारण ही हुग्रा।

लेकिन, मराठों के प्रभाव के वावज् परम्पराशील नाट्य के इस युग में मुख्यतः यांचिलिक विशेषताओं का निखार हुया। मैसूर के चिक्कदेवराज के दरवारी किव नरसिंहायं ने सन् १६०० ई० में याधुनिक कन्नड के प्रथम नाटक मित्रवृन्द गीविन्द की रचना की। सन् १६०० ई० में याधुनिक मराठी का प्रथम नाटक श्रीलक्ष्मीनारायणकल्याणम् लिखा गया। केरल में कालीकट और कोचीन के नरेशों की आपसी स्पर्धा के फलस्वरूप 'कथकली' और 'कृष्णाट्टम्' का विकास हुआ। यद्यपि ये दोनों पढ़ितयाँ नाट्य के वर्ग में न आकर नृत्य की अभिनयात्मक अभिव्यक्ति मानी जायेंगी, तथापि कुलशेखरवर्मन् द्वारा प्रवित्तित कूटियाट्टम्-नाट्य का जो रूपान्तर १७वीं-१६वीं शताब्दियों में हुआ, कथकली और कृष्णाट्टम् उसका ही परिणाम थीं। मलाबार के तट पर पुर्त्तगाल से आये हुए ईसाइयों ने भी इसी युग में 'चिवट्टु नाटकम्' नामक शैली में ईसाई-मत की वीरगाथाओं को प्रस्तुत किया।

उत्तर में राजस्थान की रियासतों को १ द्वीं सदी में मुगल-सम्राज्य के ह्नास के कारण सांस्कृतिक उत्कर्ष के लिए फुरसत मिली। चित्तौर और घोसुण्डा में 'तुर्राकिलिंगी' नामक पद्यसंवाद-शैली उत्पन्न हुई और वाद में राजस्थानी 'माँच'-शैली का नाट्य तुर्राकिलिंगी के प्रभाव से ही चित्तौर में विकसित हुग्रा। १ द्वीं सदी के प्रारम्भ में ही राजस्थानी 'ख्याल' का उदय हुग्रा (दे० श्रीदेवीलाल सामर का लेख 'द ट्रेडिशनल थिएटर ग्राँव राजस्थान', 'नाट्य' १६६२, संगीत-नाटक-ग्रकादेमी) और मेरा ग्रनुमान है कि जिस किशनगढ़-रियासत में १ द वीं सदी में चित्रकला की ग्रभूतपूर्व ग्रिभव्यक्ति हुई, वहीं के नरेशों ने ख्याल-मण्डलियों को विशेष प्रोत्साहन दिया। 'ख्याल' की दो शैलियाँ प्रधान मानी जाती हैं—कूचामन की शैली और शेखावट की शैली। वीकानेर ग्रीर जैसलमेर में 'रम्मत'-पद्धित के ख्यालों में श्रभनय और नाटकीय परिस्थितियों पर विशेष घ्यान दिया गया।

राजस्थान के स्यालों में वीरगाथाओं और प्रेमकथाओं की प्रधानता और उनके संगीत में राजस्थानी लोकगीतों की धुनों और तालों का समावेश—ये दो विशेषताएँ उन्हें भिक्त-प्रधान-नाट्य शैलियों से पृथक् सत्ता प्रदान करती हैं। यही बात मालवा के माँच और पंजाब एवं हरियाना के स्वांग और सांगीत पर लागू होती है, जिनका विकास इसी युग में हुआ। हरियाना और पंजाब के प्रारम्भिक स्वांगों पर अनेक प्राचीन वीरगाथाओं का प्रभाव दीख पड़ता है। कैप्टन टेम्पिल ने गुरु गुग्गा, सीला दाई, राजा गोपीचन्द और राजा नल स्वांगों का विवरण दिया है। (दे० द लेजेण्ड आँव द पंजाव: कैप्टन टेम्पिल, वम्बई, १८६४ ई०)

लेकिन, वीरगाथाओं में सबसे ग्रधिक प्रसिद्ध गाथा थी राजा रसालू की। स्वाँगों का प्रदर्शन आह्मण नटों द्वारा किया जाता था ग्रौर उनमें पौराणिक प्रसंगों एवं स्थानीय शौर्य-कथाओं का सम्मिश्रण होता था।

काश्मीर की घाटी में भी इसी युग में या इससे कुछ पूर्व परम्पराशील नाट्य का विकास कुछ दूसरी परिस्थित में हुआ। यों तो १४वीं शताब्दी ही में उदारहृदय और रसमर्मज्ञ मुसलमान राजा जैनुल श्राब्दीन ने अपने दरवार में संगीतज्ञों और नटों को विशेष प्रोत्साहन दिया, किन्तु काश्मीर की विशेष नाट्य-विधा 'भाँड़ पश्र' का विकास परवर्त्ती राजाओं अलीशाह और हसनशाह की राज्यावधि के वाद हुआ जान पड़ता है। अलीशाह और हसन शाह ने कर्नाटक से कुछ गायकों को अपने दरवार में बुलाया और इसके फलस्वरूप अनेक कर्नाटक राग-रागिनियाँ काश्मीर की 'मुकाम'-पद्धित में सम्मिलित कर दी गईं। परम्पराशील नाट्य के ऐतिहासिक विवेचन में वार-वार दक्षिण द्वारा उत्तर को प्रदत्त इस प्रकार के सांस्कृतिक नेतृत्व के सबूत मिलते हैं। इसके कुछ समय वाद सदफ भाँड़ नामक कलाकार वाहर से काश्मीर आया और उसने ही 'भांड-जश्न' नामक नाट्य-शैली को जारी किया (दे० 'भाँड़ पश्र' पर श्री के० के० ब्रारू का अँगरेजी-लेख, 'नाट्य', संगीत-नाटक-अकादेमी, १६६२ ई०)।

यद्यपि ग्रसम में महापुरुष शंकरदेव द्वारा स्थापित सतों में श्रंकिया नाटों की परम्परा अपने मूल रूप में ही बरावर चलती रहीं, तथापि कालियदमनयात्रा एवं पारिजातहरण नाटक का प्रभाव बंगाल और पूर्वी विहार पर ग्रत्यन्त ब्यापक रूप से पड़ा। १८वीं शताब्दी के श्रन्त तक बंगाल में 'जाता' परम्पराशील नाट्य की प्रमुख विधा के रूप में स्वीकृत हो गई श्रीर उसमें पौराणिक धर्मप्रधान कथानकों के ग्रतिरिक्त, लोकप्रचलित प्रेमकथाश्रों का भी समावेश होने लगा। मिथिला में विद्यापित के संरक्षक श्रोइनवारवंशीय राजाश्रों के उपरान्त दरभंगा के महेश ठाकुर ने राजवंश के कीर्त्तनियाँ नाटकों की परम्परा जारी रखी। यद्यपि कथावस्तु पर पौराणिक वातावरण का प्रभाव था, तथापि मिथिला का कीर्त्तनियाँ रंगमंच १७वीं-१८वीं शताब्दियों में संस्कृत-नाट्यपद्धित की श्रोर श्रिषक उन्मुख रहा।

ब्रज की रासलीला इस युग में लोक-संस्कृति के ब्रधिक निकट ब्राई। इसका प्रधान श्रेय चन्दसखी नामक किव को है, जिनका जन्म सन् १६४३ ई० के ब्रासपास माना जाता है। इन्होंने अपनी चन्द्रावली-लीला में श्रीकृष्ण की चन्द्रावली नामक गूजरी को छलने के लिए की गई छद्मलीला का कथानक लिया। लोकजीवन से उन्होंने पात्र ब्रौर कथानक ही नहीं लिये, वरन् लोकधुनों को भी लीला-संगीत में शामिल किया। यह एक साहसपूर्ण प्रयोग था, जिसने परवर्त्ती लीला-साहित्य पर व्यापक प्रभाव डाला, यद्यपि यह भी मानना होगा कि लोकधुनों के प्रवेश के फलस्वरूप रासलीला का स्वरूप उतना ब्रक्षण न रह सका, जितना ब्रसम के ब्रंकिया नाट का रहा है। चन्दसखी के बाद रासलीला के उत्थान के इस युग में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण नाम चाचा हितवृन्दावनदास का है, जिन्होंने सम्प्रदाय से निकट सम्पर्क रखते हुए भी रासलीला को पूर्णतः ब्रज के जनजीवन का दर्पण बना दिया। उन्होंने लगभग २७ छद्मलीलाओं की रचना की, ब्रौर इसके ब्रितिरिक्त साधारण ब्रज-परिवारों में

होनेवाली रीतियों एवं उत्सवों को भी लीला-साहित्य का आधार वनाया। गौनेवारीलीला, दुलरीलीला, वनजारौंलीला इत्यादि ने रासलीला की परम्परा ही वदल दी, उसमें एक तरह की स्फूर्त्ति, लचक और आत्मीयता का समावेश हो गया, जो रासलीला के मात धर्मप्रधान और साम्प्रदायिक स्वरूप में सम्भव न थी। चाचा हितवृन्दावनदास ने कथोपकथन और गद्यांश को रासलीला में महत्त्वपूर्ण स्थान देकर उसके नाटकीय तत्त्व की अभिवृद्धि की। वर्त्तमान रासलीला का रूप वस्तुतः चाचा हितवृन्दावनदास द्वारा ही स्थिर किया गया था।

# वर्त्तमान युग में परम्पराशील नाट्य (सन् १८००ई० के वाद) :

उन्नीसवीं सदी में श्रांचिलक नाट्य श्रौर रंगमंच में कोई श्रामूल परिवर्त्तन नहीं हुआ। यह कहा जा सकता है कि श्राजकल जो परम्पराशील नाट्य-शैलियाँ पाई जाती हैं, उनकी रूपरेखा श्रष्टारहवीं सदी श्रौर उससे पहले ही निर्धारित हो गई थी। किन्तु, उन्नीसवीं सदी में एक लम्बे श्ररसे के लिए देश में शान्ति होने के कारण इन कलाकारों को प्रदर्शन के लिए श्रमेक श्रवसर मिलते रहे। छोटे-मोटे राज्यों में उनके संरक्षण श्रौर निर्वाह का श्रायोजन भी हो गया। जमीन्दारी-प्रथा के फलस्वरूप बंगाल एवं श्रन्य पूर्वी सूबों में एक ऐसा श्रिभजात-वर्ग पैदा हो गया, जो नृत्य-संगीत-कलाश्रों में दिल चस्पी ले सकता था। किन्तु, साथ-साथ पाश्चात्य संस्कृति के प्रभाव से उन्नीसवीं सदी के मध्य में क्षेत्रीय भाषाश्रों में नई नाट्यशैली के प्रयोग सामने श्राने लगे। उससे पूर्व बंगाल में जाता-रंगमंच में प्रदर्शन के कुछ पाश्चात्य तरीके श्रपनाय जाने लगे। लखनऊ में इन्दरसभा का प्रयोग साँग श्रौर रासलीला पर पाश्चात्य श्रोपेरा शैली के श्रारोपण द्वारा किया गया। बम्बई श्रौर कलकत्ता में पारसी थियेटर का सूद्यपत हुआ। किन्तु, इन सभी प्रयोगों की जड़ें परम्परागत नाट्य-शैली से श्रलग हटी हुई नहीं थीं। श्राज जो पार्थक्य हम श्राधुनिक नागरिक रंगमंच श्रौर परम्परागणिल श्रांचिक रंगमंच के बीच देखते हैं, वह तवतक उत्पन्न नहीं हुआ था।

उन्नीसवीं सदी में और बीसवीं सदी के प्रारम्भिक दो दशकों में परम्पराशील रंगमंच समर्थ और व्यापक रहा और उसमें नई-नई रचनाएँ भी होती रहीं। साँग, नौटंकी, जाता, माँच, भागवतमेल, दौडाट्टा—ये सभी जनमानस के बीच एक तत्पर सांस्कृतिक प्रवृत्ति के रूप में विहरते रहे। इस युग में परम्पराशील नाट्य परिवर्त्तनशील सामाजिक चेतना से प्रभावित होता रहा है, यद्यपि यह प्रभाव प्रायः अपरोक्ष रूप में ही पड़ा है। उदाहरणतः, रासलीला में महात्मा प्रेमानन्द ने प्रवचन गूँथने की प्रणाली चलाई, जो आयंसमाज के उपदेशों की भाँति दर्शक-समाज को सीधे सम्बोधित करते हुए भी ब्रज के माधुर्य और शब्दावली से सम्पृक्त हैं। श्रीकृष्ण की लीलाओं के अतिरिक्त चैतन्य महाप्रभु के जीवनचरित पर आधारित रासलीलाओं का प्रदर्शन भी एक नवीनता ही है। जमीन्दारों और सत्ताधारियों के अत्याचार से प्रपीडित जनता की भावनाओं को राजस्थान के ख्याल, मालवा के माँच और गुजरात की भवई में मार्मिक कथा-प्रसंगों द्वारा प्रतिविम्बित किया जाने लगा। सामाजिक कुरीतियों (यथा, वृद्ध-विवाह) पर भी प्रखर आधात हिमाचल की 'करियाला' और विहार की

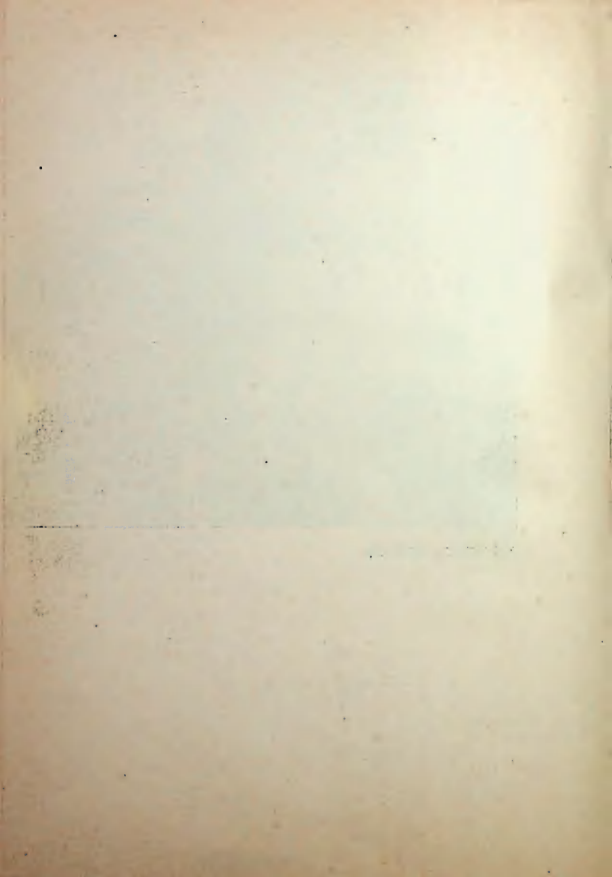
'विदेसिया' इत्यादि नाट्य-विधायों में होने लगा। जातिगत भेदभाव का विरोध अवसर परम्पराशील नाट्य में हुया है ग्रौर तमाशा एवं भवई के विकास में इस भेदभाव के विरुद्ध विद्रोह की भावना का विशेष हाथ रहा। ख्याल, माँच ग्रौर नौटंकी के कई हीरो तथा-कथित निम्न जातियों से ही लिये गये। परम्पराशील नाट्य का इस युग के नागरिक साहित्य से सम्बन्ध टूट ही-सा गया।

बीसवीं सदी में पाश्चात्य शिक्षा के प्रभाव तथा सुधारवादी आन्दोलनों के फलस्वरूप जिस निम्न मध्यवर्ग के हाथ में सामाजिक चेतना का नेतृत्व आया, उस वर्ग ने परम्पराशील रंगमंच और कला की उपेक्षा की। उसका साहित्य भी एक ओर तो पाश्चात्य धरोहर से सम्बद्ध था और दूसरी ओर उसका नैतिक दृष्टिकोण उल्लास और रसानुभूति के प्रतिकूल पड़ता था। निम्न मध्यवर्ग की इन प्रवृत्तियों को देश के स्वातन्त्र्य आन्दोलन ने और तीन्न कर दिया। परिणाम यह हुआ कि जिस मध्ययुगीन वातावरण में परम्पराशील आंचिलक नाट्य-शैलियौ विकसित हुई थीं, उनके प्रति इस निम्न वर्ग का कोई अनुराग नहीं था। एक नई नागरिक संस्कृति ने जन्म लिया और उसके साथ ही परम्परा और ग्राम्य संस्कृति से परिवेष्टित इस रंगमंच को भी गौण स्थान मिलने लगा। अब यह परिस्थिति आ गई है कि परम्पराशील रंगमंच और नाट्य के समीचीन मूल्यांकन के लिए हमें पाश्चात्य विद्वानों द्वारा लोक-संस्कृति की प्रतिष्ठा की दुहाई देनी पड़ती है।

परम्पराशील नाट्य और रंगमंच की ऐतिहासिक पृष्ठभूमि में हमें इसके वर्त्तमान रूप का आधार ज्ञात हो जाता है। स्पष्ट है कि इस नाट्य और रंगमंच में दो हजार वर्षों की नाट्य-परम्परा के खण्डित अंश यत्र-तत्र विखरे पड़े हैं। एक ओर तो भरत द्वारा निर्देशित पूर्वरंग के तत्त्व, दूसरी ओर जयदेव द्वारा प्रचिलत संलाप और सूत्रधार की शैली, एक ओर भागवतधर्म के अवतारी पुरुषों की कथाएँ और दूसरी ओर मुगल-दरवार के परिहास और विनोद, एक ओर हस्तमुक्तावली में दी गई मुद्राओं का चमत्कार, दूसरी ओर सत्रहवीं शताब्दी की वेश-भूषा। मार्के की वात यह है कि इन विभिन्न तत्त्वों से मिश्रित शैलियाँ अपने निजल का अवतक निर्वाह कर सकीं और उनमें से कुछ ने अपनी परम्परा अक्षणण रखी।



रासलीला का एक युगल दश्य



# [ द्वितीय भाग ]

# सामान्य विशेषताएँ

- ३. कथावस्तु और सामाजिक उद्देश्य
- ४ पालाभिनय, गान, नृत्य और रस-निरूपण
- ५. रंग-व्यवस्था
- ६. वेशभूषा और पूर्वरंग



# कथावस्तु और सामाजिक उद्देश्य

तीन प्रकार की कथावस्तु परम्पराशील नाट्यों या भाषा-संगीतकों में मिलती है। एक तो सारे देश के प्रेक्षकों की पौराणिक कथाओं ग्रौर पातों में विशेष ग्रभिक्चि इन नाटकों में प्रतिविभ्वित होती रही है; दूसरे, सामाजिक ग्रौर ग्राधिक परिस्थितियों की प्रतिक्रिया-स्वरूप यथार्थ जीवन को प्रदिश्ति करनेवाली कथाएँ भी प्रायः प्रारम्भिक रूप में कुछ नाटकों का ग्राधार रही हैं। तीसरे, प्रेम ग्रौर शौर्य की कथाएँ, जिनका निरन्तर प्रवाह जनजीवन को सिचित करता रहा है, कुछ नाट्य-शैलियों में विशेषतः पाई जाती हैं।

# प्रेमाख्यान और शौर्य-कथाएँ :

प्रेमाख्यान तथा शौर्य की कथाएँ, जिनका 'कथासरित्सागर' में एक विशाल और मनोरंजक संग्रह है, वैदिक काल से ही भारतीय जीवन में प्रचलित रही हैं। धार्मिक आन्दोलन आये श्रीर चले गये। आक्रमणकारियों और शासकों का भी आना-जाना बना रहा, किन्तु ये कथाएँ वरावर लोकप्रिय रहीं, यद्यपि इनके नायक-नायिकाओं के नाम और पृष्ठभूमि बदलती रहीं। उत्तर भारत में भागवतधर्म के प्रचार के बाद पश्चिमी प्रदेशों में विशेषतः मालवा और राजस्थान में कुछ प्रेमाख्यानों को सूफी और वैरागी विचारों को व्यक्त करने के लिए साधन वनाया गया।

प्रेमाख्यानों की उत्कृष्ट परम्परा दिल्ली और आगरा के आसपास 'साँग' और 'सांगीत' में विशेषतः विकसित हुई। पंजाब में शालिवाहन राजा रसालू की कथा का साँग, प्राचीन युग में सियालकोट के ग्रासपास विभिन्न जातियों के संघर्ष की कथा को एक प्रेमास्यान के रूप में चालू किये हुए था। नौटंकी, जो अब साँग का ही एक पर्याय मानी जाती है, वस्तुतः कथा-विशेष की नायिका का नाम है। नीटंकी मुलतान की शाहजादी थी, जिसके सौन्दर्य की ख्याति दूर-दूर तक फैली हुई थी। पास ही एक रियासत में भूपसिंह और फुल-सिंह दो भाई थे। फूलसिंह विनब्याहा था, सुन्दर ग्राँर स्वस्थ नौजवान। भोजन के विषय में भाभी से लड़ाई हुई। भाभी ने ताना दिया कि ऐसी शान है, तो नौटंकी से शादी क्यों नहीं कर लेते ! फूलिंसह घोड़े पर सवार होकर मुलतान चल दिया, यद्यपि नौटंकी का पिता मुलतान का बादशाह ग्रपनी क्रूरता के लिए कुख्यात था। शहर के बाहर बगीचे में दोनों ठहरे। मालिन नौटंकी के लिए माला बना रही थी। फूलसिंह बड़ा दक्ष मालाकार था ग्रार उसने झट से बड़ी सुन्दर माला बना दी, जिसपर नौटंकी मोहित हो गई। मालिन ने कहा कि उसके भतीजे ने गुजरात की एक लड़की से शादी की है ग्रीर उसी ने माला बनाई है। शाहजादी ने हुनम दिया कि लड़की उसके पास लाई जाय। फूलसिंह स्त्री-वेश में नौटंकी के पास पहुँच जाता है। वह उससे भी भैनाचारी करना चाहती है श्रीर रात में साथ सोने के लिए आग्रह करती है। फूर्लीसह उससे पूछता है कि वह शादी क्यों नहीं कर लेती। वह कहती है कि मेरे योग्य कोई पुरुष ही नहीं। यदि तुम पुरुष होती, तो हमलोगों का जोड़ा अच्छा रहता। फूर्लीसह उससे कहता है कि अपने इष्ट

देवता का स्मरण करो, ताकि दोनों में कोई एक पुरुष वन जाय। नौटंकी वैसा ही करती है और तब फूलिंसह अपने पुरुष-वेश में प्रकट हो जाता है। दूसरे दिन एक दासी वादशाह को सूचना दे देती है। फूलिंसह पकड़ा जाता है और उसको फाँसी की सजा होती है। नौटंकी एक हाथ में तलवार और दूसरे हाथ में जहर का प्याला लिये हुए फाँसी के स्थल पर पहुँचती है और फूलिंसह को छुड़ा लेती है। उसकी वीरता पर मुग्ध होकर वादशाह दोनों की शादी कर देता है।

नौटंकी की कथावस्तु में रोमांच और प्रेम के तत्त्व इस तरह से मिश्रित थे कि यह साँग हिन्दी-प्रदेशों में तुरन्त लोकप्रिय हो गया। उसी ढंग की परिस्थितियों पर और भी साँग रचे गये—जैसे हाथरस के नत्थाराम द्वारा रचित स्याहपोश। इसमें सीरिया के वजीर की पुत्री जमाल और हैरात के गवरू सैयद की प्रेमकथा है। इस नाटक में प्रेम के ग्रातिरक्त दोस्ती के ग्रादर्श को भी बहुत ऊँचा उठाया गया है। नत्थाराम ने हाथरस में ग्रार दीपचन्द एवं लक्ष्मीचन्द ने हरियाना में प्रेमाख्यानों पर ग्राधारित कई नाटक लिखे, जिनमें पद्मा, खुदादोस्त, सारन्दे, चन्द्रिकरण और कुँवर निहालदे विशेष उल्लेखनीय हैं। इनमें से ग्रनेक में मालिन, विश्वासी मित्र, जल्लाद इत्यादि पात्र हम पाते हैं ग्रीर कुछ करिश्मों का भी उल्लेख होता है। पिछले दिनों राजकुमारों और शाहजादियों से हटकर प्रेमकथा मध्य वर्ग के युवक-युवितयों पर केन्द्रित हो गई है। रँगीली रंश्मा रूपनगर गाँव के जमीन्दार के पुत्र रणवीर और कुण्डनपुर गाँव की रेश्मा नामक लड़की के दुःखान्त प्रेम पर ग्राधारित साँग है। लीलोचमन में भारत-विभाजन के फलस्वरूप तस्त हिन्दू और मुसलमान प्रेमियों की दुःखान्त कथा है।

राजस्थान के ख्याल और मालवा के माँच के प्रेमाख्यानों में कूछ ऐसे गीति-तत्त्व हैं श्रौर साथ ही नीतिपरकता भी, जो साँग श्रौर नौटंकी की कथाश्रों में नहीं हैं। बीरों के देश राजस्थान के भाटों भीर कवियों ने वीरता, आत्मवलिदान भीर उच्च मनोवृत्ति की कथाओं को जीवित रखा है। किन्तु विशेषता यह है कि राजस्थान के 'ख्याल' नाट्यों में उन इतिहास-प्रसिद्ध राजपूत राजाग्रों की कथाएँ कम हैं, जिनका गुणगान राजदरवार के भाटों ने किया है। ऐसा जान पड़ता है कि सामान्य दर्शकों ने उन वीरों की कथाग्रों में अधिक अभिरुचि दिखाई, जो निर्धन और दलित जातियों की सेवा के कारण विख्यात हो गये। तेजाजी ऐसे ही एक वीर थे। बचपन में शादी हो गई, लेकिन समधियों में वैमनस्य के कारण उसने प्रपनी वधु को कभी देखा ही नहीं और न उसे मालूम था कि उसकी शादी हो चुकी है। भाभी से कहा-सुनी के बाद यह रहस्य जाहिर होता है ग्रीर तेजाजी चल देता है अपनी पत्नी को लाने। रास्ते में एक साँप को बनाग्नि से बचाता है, किन्त साँप उसको काटना चाहता है; क्योंकि उसने उसे मर जाने नहीं दिया। तेजाजी, यह वायदा करके कि अपनी पत्नी से मिलने के बाद वह लौटेगा, चल देता है। अनेक विध्नों के उपरान्त पत्नी से मिलन की घड़ी आ जाती है, किन्तू तभी खबर आती है कि गरीव ग्वालों की गायों को कुछ गुजर जबरदस्ती उठा ले गये हैं। तेजाजी दस्युत्रों से यद्ध करके गउग्रों को बचा लेता है, लेकिन क्षत-विक्षत हो जाता है। मरणावस्था में उसे याद ग्राती है

सर्प को दिये गये वचन की। सर्प कहता है कि कहाँ काटूँ, तुम्हारे तो सारे बदन में घाव भरे हुए हैं। तेजाजी अपनी जीभ प्रस्तुत कर देता है। साँप उसको मरते समय वर देता है कि उसकी कीर्ति सारे देश-भर में गाई जायगी।

तेजाजी की कथा राजस्थान और मालवा में ख्याल और मांच के दलों द्वारा वरावर प्रस्तुत की जाती है। आत्मोत्सर्ग का जैसा आदर्ण इस कथा में है, उससे मिलता-जुलता स्वी के सतीत्व का आदर्ण गुजरात के भवई के जल्माओदन नामक नाट्य में भी है। मालवा के माँच राजा भरथरी की कथा में सांसारिक प्रेम की निष्कलता और गुरु के प्रति श्रद्धा का पाठ विणित है।

प्रेमाख्यान की कथावस्तू में हमें चार विशेषताएँ दृष्टिगत होती हैं। प्रथम तो इनमें से अधिकतर नाटक दुःखान्त हैं। वर्त्तमान फिल्मों के समर्थक प्रायः कहा करते हैं कि जन-साधारण को सुखान्त मनोरंजन चाहिए। वस्तुतः, ग्रामीण समाज में प्रचलित कथाएँ प्रायः वेदनासम्पृक्त होती हैं। किन्तु, यह वेदना निरर्थकता को घोषित नहीं करती। इसमें एक तरह की चिरन्तन गति है, हर श्रांसु में एक तरह की उपलब्धि है, हर ब्यथा में पावक का गण है। दूसरे, इन कथात्रों में प्रेम उच्चादणों से प्रेरित होते हुए भी इन्द्रियासक्ति से दूर नहीं भटकता। गीतों एवं संवाद में वासना का उत्तेजन करनेवाले प्रसंग स्वच्छन्दता से दिये जाते हैं। तीसरे, उपदेशात्मक प्रसंग इन कथाओं में इतनी सहजता से समाविष्ट हैं कि जान पड़ता है कि दर्शक उपदेश की अपेक्षा करते हों। स्याहपोश नामक साँग में गवरू फाँसी की रस्सी के नीचे खड़ा होकर अपनी पत्नी को विधवा होने के बाद पावन जीवन व्यतीत करने की शिक्षा देता है। स्पष्ट है कि इन अवतरणों को बड़े-बूढ़े उसी भाति दोहराते होंगे, जिस तरह युवक वासनाजन्य गीतों को। चौथी बात यह है कि इन कथाओं में ब्रात्मोत्सर्ग बौर ब्रादर्शप्रियता शृंगारिकता के समतुल्य ही दर्शकों को प्रभावित करती है। दोस्ती निवाहना, तस्त जनता की सहायता करना, दिये गये वचन का पालन करना-ये ऐसे बुनियादी सिद्धान्त हैं, जिनके ग्राधार पर जन-जीवन की ग्रास्था खड़ी है ग्रौर जो ग्रामीण वातावरण के स्वार्थ ग्रौर काहिली के वावजूद, सार्थक हैं।

## पौराणिक प्रसंग और भागवत धर्म :

प्रेमास्यान ग्रांचलिक नाट्य के उतने व्यापक रूप से कथानकों के उद्गम नहीं हैं, जितने पौराणिक प्रसंग। वस्तुतः, ग्रांचलिक नाट्य का कलेवर सबसे ग्रधिक माता में पुराणों ग्रांर कथाग्रों से पोषित है। संस्कृत-नाटकों ने भी पाल ग्रीर कथाबीज पुराणों ग्रांर रामायण-महाभारत से ग्रहण किये, जैसे यूनान ग्रांर रोम के नाटकों ने उन देशों के प्राचीन ग्राख्यानों से; किन्तु पुरावृत्तों से विचार या दृष्टिकोण नहीं लिये गये। पूर्वमध्य युग में जब परम्पराशील ग्रांचलिक नाट्य-शैलियाँ विकसित हुईं, तब समाज में दो प्रतिक्रियाएँ उदित हुईं। एक तो उन तथाकथित धार्मिक कृत्यों के विरुद्ध, जो शाक्तों, तान्तिकों ग्रांर वाममागियों द्वारा फैलाये गये थे ग्रांर दूसरे, संस्कृत के राजदरवार-सम्बन्धी नाटकों में विणित उच्चवर्गीय समाज के ग्रांतिक ग्रांचरणों के विरुद्ध। भागवत धर्म इन दोनों प्रतिक्रियांग्रों

का मूर्त और लोकसंग्रही रूप था। जो नाट्य उस वातावरण में पला और पनपा, उसे भागवत धर्म से पात और कथाएँ तो मिली हीं, आदर्ण, नीति और भिवत-प्रेरणा का कलेवर भी प्राप्त हुआ। भागवत धर्म के लिए भी यह हितकर परिस्थित थी; क्योंकि रंगणाला और नाट्य भिवत-सन्देश के माध्यम वन गये। मुस्लिम-राज्य में धर्म का संवर्धन राज-दरवार से हटकर रंगणाला का उत्तरदायित्व हो गया। रासलीला, रामलीला, कुचिपुडि, अंकिया नाट, जाता, दणावतार इत्यादि ने ही भागवत धर्म को जन-साधारण के बीच स्थिर रखा, उसका विस्तार किया। वल्लभाचार्य, चैतन्य और शंकरदेव ने बहुजन-सम्प्रेषण (मास कम्युनिकेशन) के ये ही साधन इस्तेमाल किये। बौद्धधर्म के लोकमानस से उठ जाने का कारण केवल यही नहीं था कि उसे जो राजकीय संरक्षण प्राप्त था, वह लुप्त हो गया, बिक्ति यह भी कि उसे ऐसे प्रतिपक्षी, यानी भागवत धर्म से मुकाविला करना पड़ा, जिसके पास विशाल जनता पर प्रभाव डालने के अत्यन्त रोचक, दृश्य-श्रव्य साधन (ऑडियो-विजुअल एड) मौजूद थे—नाटक, नृत्य, संगीत, कठपुतली इत्यादि। मुसलमान-शासन के वावजूद भागवत धर्म परम्पराशील रंगमंच के कारण जनमानस में ४०० वर्ष से बरावर प्रतिष्ठित रहा और आज भी उसका प्रभाव वाकी है।

भागवत धर्म की कथाएँ देश के एक छोर से दूसरे छोर तक आंचलिक परम्पराशील नाट्यों में प्रचलित हैं। हिरण्यकशिपु और नृसिंह का वृत्तान्त आन्ध्र, तिमलनाड, अंकिया नाट और मथुरा की नृसिंहयाता में दिखाया जाता है। इस कथा का नाटकीय तत्त्व हिरण्यकशिपु के मद और घमण्ड के विस्तार और हनन में विद्यमान है। वस्तुतः, भागवत धर्म के नाट्य में दर्प और घमण्ड को इसलिए इतनी अतिशयोक्ति के साथ प्रदिश्तित किया जाता है कि उसकी तुलना में भगवद्भिक्त के विनय और शालीनता का प्रभाव प्रेक्षकों पर गहरा पड़े। परशुराम-विजय, रावण-वध, रुविमणी-हरण इत्यादि नाटकों में परशुराम, रावण और रुक्म का चित्रण इसीलिए बड़ी सशक्त भाषा में और उनका अभिनय बड़े ओजस्वी ढंग से किया जाता है। प्रायः सबसे अधिक अनुभवी और सिद्धहस्त अभिनेता इन भूमिकाओं में उतरते हैं।

इस प्रचण्ड वातावरण के ग्रतिरिक्त भागवत नाटकों में मधुर ग्रौर ग्रात्मीय वातावरण का भी प्रत्यक्षीकरण है। पारिजातहरण कई शैलियों में लोकप्रिय कथावस्तु है। कृष्ण उसमें एक सामान्य गृहस्थ के रूप में प्रतीत होते हैं, जो ग्रपनी दो पित्नयों—६िकमणी ग्रौर सत्यभामा के पारस्परिक विवाद को रोक नहीं पाते। विशेषतः, सत्यभामा का चरित कुचिपुडी में इतने कौशल के साथ प्रस्तुत किया जाता है कि वहाँ एक नई ग्रभिव्यंजना-शैली प्रचलित हो गई है, जिसे भामाकलापम् कहा जाता है ग्रौर जिसे प्रस्तुत करने के लिए ग्रत्यन्त उच्चकोटि के ग्रभिनय की ग्रावश्यकता होती है।

वालकृष्ण की छिव मथुरा-वृन्दावन की रासलीलाग्रों ग्राँर ग्रसम के झुमरा नाटों में स्पायित हुई है। दानलीला का सर्वप्रथम प्रस्तुतीकरण ग्रसम के माधवदेव के एक झुमरा में हुग्रा। उसके बाद ब्रज में तो लीलाग्रों की वाढ़-सी ग्रा गई। जनसाधारण के बीच अगंवान् का मनोमोहक रूप दिखाकर लीलाकार भक्त ग्रौर भगवान् रो इतना ग्रन्तरंग

सम्बन्ध स्थापित कर देते हैं कि भक्त को भगवान् का स्पर्ण सहज सम्भाव्य जान पड़ता है। आदिशयित की स्रोत भगवती का मातृस्वरूप दुर्गा और चण्डी के रूप में वंगाल के जातानाटकों में उद्भासित है। चण्डी मंगल जाता में दुर्गा के अपने पितृगृह लौटने की कथा को ऐसे सरल और भावुक ढंग से प्रस्तुत किया जाता है, मानों वंगाल की किसी सामान्य गृहस्थी में कन्या के घर लौटने की झाँकी हो। आज भी वैष्णव-सम्प्रदाय जाता का अपने मत के प्रचार के लिए अत्यन्त प्रभावोत्पादक पढ़ित से उपयोग करता है। आधुनिक जाताओं में चैतन्य महाप्रभु के चरित से सम्बद्ध जाता अत्यन्त मनोहारिणी है।

### सामाजिक प्रसंग:

प्रेमास्यानों ग्रौर पुराणवृत्तों के ग्रांतिरिक्त परम्पराशील ग्रांचिक नाट्य, समाज की ग्रांकोचना करनेवाले प्रसंगों का भी उपयोग करते हैं। वस्तुतः, भारतीय ग्रामीण की विनोद-प्रवृत्ति, ठोस बुद्धि ग्रौर तीखी प्रतिक्रियाएँ इन प्रसंगों में निखरती हैं। सम्भवतः, ऐसे ग्रांकोचनामूलक सामाजिक प्रसंगों का समावेश उस परम्परा का द्योतक है, जो संस्कृत-नाटकों के युग में भाणों ग्रौर प्रहसनों में निहित है। चूँिक ग्राम का बातावरण विलम्ब से परिवर्त्तित होता है, इसलिए भाण ग्रौर प्रहसन की भंगिमाएँ बाद में चलती रही ग्रौर ग्रांज भी वे परिहास, जो नगरों में पुराने पड़ गये हैं, ग्रांचिक नाट्य में जारी हैं।

हिमाचल-प्रदेश का 'करियाला' नामक नाट्य इस बात का सबूत है कि ग्रामीण समाज वदलती हुई आर्थिक और सामाजिक समस्याओं से परिचित है। करियाला-नाट्य में एक से अधिक छोटे-छोटे प्रहसन होते हैं, जिन्हें स्वांग कहा जाता है। (यह उत्तरप्रदेश, पंजाब के स्वाँग या साँग से भिन्न है।) साहकार का स्वांग, नम्बरदार का स्वांग, गड़ेरिये का स्वांग, थानेदार का स्वांग, साहब और मेम का स्वांग, इनमें हिमालय के सामान्य ग्रामीण की दृष्टि में सामाजिक विषमताश्रों के चित्र खीचे जाते हैं। साधुश्रों के स्वांग में साधुश्रों की एक मण्डली किसी गाँव में पहुँचती है और मुखिया के अनुरोध पर ग्रामवासियों को उपदेश देती है, जिनमें प्रज्ञा और दम्भ का अद्भुत मिश्रण है। एक ओर तो वे लोग ज्ञान श्रीर ध्यान की वातें करते हैं श्रीर दूसरो श्रीर मुखिया से दूध, दही श्रीर ईन्धन की माँग करते हैं। प्रमुख साधु अपने शिष्य से गंगाजल लाने को कहता है। गंगाजल आने पर साध्यों में इस वात पर तकरार होती है कि कौन पहले स्नान करे। यह उस विवाद की प्रतिध्विन है, जो कूम्भ मेले में तिवेणी-स्नान के विषय में साध-मण्डलियों के बीच छिड़ा करता है और जिसपर अक्सर लोह्-लुहान हो जाता है। 'डायन का स्वाँग' में एक ग्रामीण एक ऐसी स्त्री को, जिसके डायन होने का सन्देह है, भाभी नाम से सम्बोधित करता है। डायन शीशे के सामने खड़ी होकर ग्रपने को सँवार रही है। 'भाभी, क्या कर रही हो?' 'मैं मधुमक्षी में पार्ट करने की तैयारी कर रही हूँ।' उन दिनों 'मधुमती' नाम की पुरानी फिल्म हिमाचल के गाँवों तक पहुँच गई थी ग्रीर 'करियाला' के कलाकार ने मधुमती को मधुमक्षी बनाकर व्यंग्य किया है। बूढ़े के व्याह पर स्वांग तो कटाक्ष और तीव्र परिहास से भरपूर है।

बूढ़े के ब्याह का कथानक विहार के 'विदेसिया' नाटकों में भी विशेष प्रिय रहा है। जैसा विहार में सर्वविदित है भिखारी ठाकुर की नाट्यशैली का नाम उनके प्रारम्भिक नाटक विदेसिया के आधार पर पड़ा, जिसमें विदेश का अर्थ है कलकत्ता, जहाँ एक युवती का पित रोजगार के लिए जाता है और अन्य स्त्री के फेर में पड़ जाता है। भोजपुरी-क्षेत्र से अगणित ग्रामीण कलकत्ता में तरह-तरह की नौकरियों के लिए जाते हैं, अतः इस विरिहणी वाला की करण वियोग-कथा मानों सामान्य अनुभूति की प्रतिक्वित हो गई और चूँकि इसकी अभिव्यंजना सहज, सीधी और मुहाबरेदार है, इसलिए थोड़े ही समय में वह स्त्री-पुरुषों के कण्ठ में व्याप्त हो गई। विदेसिया के बाद भिखारी ठाकुर ने अनमेल विवाह को अपने नाटकों की विषय-वस्तु बनाया। सामाजिक समस्याओं पर केन्द्रित इन नाटकों में संवाद उदात्त और अश्लील इन दोनों के बीच डोलता है। अभिनेता को उपदेशात्मक मुद्रा से वासना-पूर्ण मुद्रा में बदलते क्षण की देर नहीं लगती और दोनों ही रूप में प्रेक्षक मानों उसके इणारे पर नाचते हैं।

भिखारी ठाकुर की अपेक्षा महाराष्ट्र के फट्टे वापूराव, जिनका देहान्त सन् १६४७ ई० में हुआ, अधिक सुसंस्कृत और पढ़े-लिखे थे। उनका व्यक्तिगत जीवन भी एक नाटक ही था; एक अछूत लड़की के प्रेम के कारण उन्होंने अपने समाज को तिलांजिल दी और महाराष्ट्र के विल्यात 'तमाशा' नामक आंचिलक नाट्य की एक मण्डली के नेता वन गये। फट्टे वापूराव द्वारा विरचित तमाशा मिद्वारानी में एक ऐसी राजकुमारी की कथा है, जो अपने निर्धन प्रेमी की खातिर महलों का राजसुख छोड़कर दर-दर की भिखारिन होना स्वीकार करती है। 'तमाशा' में समसामयिक समाज पर टीका-टिप्पणी के अनेक अवसर होते हैं। प्रायः परम्परागत 'तमाशा' में मूलकथा एक ऐसे नायक को चित्रित करती है, जो अपने मूढ मित्र के साथ पहली वार नगर में जाता है और वहाँ एक वेश्या से मुलाकात करता है। वेश्या चतुर है और दोनों के संवाद में प्रश्नोत्तर की छाप है, जो हमारे यहाँ महाभारत-काल से ही लोक-साहित्य की परम्परा रही है और जिसमें वर्त्तमान समाज पर छींटाकशी करने के अनेक अवसर मिल जाते हैं।

वस्तुतः, समाज की वदलती परिस्थितियों के प्रति परम्परागत नाट्य हमेशा जागरूक रहा है। सन् १६०४ ई० में प्रकाशित लखनऊ के गजेटियर में लखनऊ में खेलनेवाली एक कश्मीरी मण्डली का विवरण दिया गया है। यह मण्डली अपने प्रहसनों में ग्रँगरेजी राज की कचहरियों, पुलिस के ग्रफसरों ग्रौर गोरे साहवों के कुत्सित घरेलू ग्रौर सामाजिक जीवन का धड़ल्ले से खाका खींचती थी। १६वीं सदी में जॉन मैलकम ने मालवा में वालुवा नामक ब्राह्मण द्वारा प्रदिशित एक माँच का विवरण दिया है। बालुवा के प्रहसन में न केवल गणेश, शिव तथा दशावतार को प्रस्तुत किया जाता था, ग्रिपतु जिले के नये कारिन्दे की करतूतों का भी क्यंग्य चित्र ग्रभनीत होता था। किस तरह से गाँव का पटेल कारिन्दे की नजर में ऊँचा उटने के लिए ग्रामवासियों की उपेक्षा करता है ग्रौर फिर स्वयं जलील हो जाता है, यह कथा ग्रामीण प्रेक्षकों में विशेष लोकप्रिय थी। मैलकम के वर्णन से यह स्पष्ट है कि

श्रांचलिक नाट्य, समाज की निकटतम समस्याश्रों को श्रपने प्रदर्णन की विषयवस्तु बनाने से हिचकता नहीं था।

मैलकम के विवरण की ही भौति कर्णाटक में हुवली के गुरु सिद्ध द्वारा रिचत एक नाटक का वर्णन मिलता है, जिसके संवाद में ग्रॅगरेज-सरकार ने जो नया कर लगाया था, जसकी तीखी समालोचना थी।

वर्तमान नागरिक और साहित्यिक नाटक तो एक अन्तर्द्वन्द्व से उद्वेलित है—एक आरे तो सामाजिक समस्याओं का खिचाव और दूसरी ओर विकृत व्यक्तित्व के अचेतन मानस का आग्रह। परम्परागत आंचलिक नाट्य इस दुविधा से मुक्त है। वह विना अंकुण के मनोरंजन कर सकता है, और उसी भांति विना संगय या हिचकिचाहट के उपदेश भी देता है। वह समाज में अपनी सार्थकता को भली भांति समझता है और जानता है कि उसकी लोकप्रियसा मनोरंजन और उपदेश के सामंजस्य पर ही निर्भर है।

# पात्राभिनय, गान, नृत्य और रस-निरूपण

भारतीय नाट्य-सिद्धान्त में अभिनय न तो अनुकरण करता है, न उत्पत्ति, उसका उद्देश्य है व्यंजना के माध्यम से रस की अनुभूति देना। व्यंजना के लिए अनुभावों, संचारी इत्यादि की आवश्यकता होती है। नट मुद्राओं, वाणी, मुखाकृति तथा वेश-भूषा द्वारा पान्न-विशेष के शील का प्रत्यक्षीकरण करता है और इस तरह दर्शकों के साथ एक तरह का सम्प्रेषण स्थापित हो जाता है।

### पात्र-परिपाटी:

यांचिलक नाट्य में रूढ पातों के होते हुए भी विविधता इसलिए सम्भव हो सकती है; क्योंकि एक ही पात एक-से अधिक रसों का वाहक हो सकता है। विविधता का आधार रस है न कि यथार्थ जीवन की अनुकृति। दूसरी वात यह है कि इन नाटकों के प्रायः मौखिक होने के कारण यह अनिवार्य हो जाता है कि पातों का व्यवहार वर्गविशेष के गुणों को अभिव्यक्त करे। इसी को अँगरेजी में 'स्टाक कैरेक्टर' कहते हैं। इस तरह के पातों में रूढियाँ केवल रूपरेखा का काम करती हैं; उस रूपरेखा के दायरे में नट अपनी मौलिक प्रतिभा द्वारा पात का चित्र पूरा कर सकता है। इस तरह एक ओर तो शास्त्रसम्मत रूपरेखा और दूसरी ओर व्यक्तिगत मौलिक प्रतिभा के सामंजस्य से इन नाटकों के पात चटकीले रंगों में उभरते हैं।

फिर भी, कुछ ग्रांचिलक नाट्यशैलियाँ ग्रिधिक शास्त्रसम्मत हैं। केरल के 'कूटियाट्टम्' में मुद्राएँ ग्रव्नुसर ग्रलग-ग्रलग शब्दों के ग्रथं प्रत्यक्ष करती हैं। ग्रिभिनेता प्रत्येक शब्द का स्पष्ट उच्चारण करता है ग्रीर उस शब्द के उपसर्ग ग्रीर प्रत्यय का मुद्राग्रों द्वारा प्रत्यक्षीकरण किया जाता है। बालिबधिनका नामक नाटक के प्रदर्शन में सुग्रीव पहले तो ग्रपने ताल, गित ग्रीर ग्रिभिनय से यह स्थापित करता है कि वह बानर है। कभी वह वृक्ष की शाखाग्रों को पकड़कर हिलाने की भंगिमाएँ करता है, पत्तियों को तोड़ फेंकता है, वार-वार दाँत निकालकर दिखाता है, ग्रपने सिर ग्रीर नितम्ब को खरोंचता है ग्रीर तरह-तरह के शब्द करता है। तदुपरान्त, मुद्राग्रों द्वारा सुग्रीव के राजा होने की स्थापना की जाती है। मुख-मुद्रा को केरल में 'स्तौभ' कहते हैं, इसमें नेत्र, भ्रू, ग्रधर ग्रीर कपोल को ग्रलग-ग्रलग हिलाया जाता है। इस संक्लिप्ट ग्रिभिनय के लिए चाक्यार जाति के लोग बचपन से ही प्रशिक्षण पाते हैं। इस समय केरल में लगभग ६ चाक्यार-परिवार हैं। इसी परम्परा में नाम्बियार लोग मृदंग-वादन करते हैं ग्रीर उनकी स्त्रियाँ, जिन्हें नान्यार कहा जाता है, कूटियाट्टम् में स्त्रियों का ग्रिभिनय करती हैं तथा ग्रन्य पातों के नृत्याभिनय के साथ सस्वर गाती भी हैं।

ग्रन्य प्रकार के नाट्यों में भी इस तरह ग्रिभनय का उत्तरदायित्व बाँटा जाता है। तिमलनाडु-राज्य के मेलात्तूर गाँव में वर्ष में एक वार भागवतमेल नामक जो पौराणिक नाटक प्रस्तुत किये जाते हैं, उनके विभिन्न पाल गाँव के विशेष कुटुम्बों द्वारा ही ग्रिभिनीत हो सकते हैं। उदाहरणतः, एक ही कुटुम्ब से हर वर्ष हरिश्चन्द्र की भूमिका में उतरनेवाला व्यक्ति लिया जाता है। उस कुटुम्ब में पीड़ी-दर-पीड़ी पितामह, पिता और पीब सभी ने अपने अपने जमाने में हरिश्चन्द्र का ही पार्ट लिया होगा। यों, वे लोग उस पात्र के विशेषक्ष बन जाते हैं। इसी भौति हिरण्यकिषपु, चन्द्रमती, लीलावती के भी अलग-अलग कुटुम्ब हैं। कुटुम्ब का यह धर्म है कि वह पात्र-विशेष के लिए व्यवस्था करे, नहीं तो अनिष्ट की आशंका है। अनिष्ट का भय आज दिन कीण होता जा रहा है। गाँव के अनेक युवक शहरों में वलकं इत्यादि की नौकरी करने लगे हैं और अक्सर इस वार्षिक पर्व को सम्पन्न करने में किठनाई होने लगी है। आज से लगभग चार सौ वर्ष पूर्व इस गाँव में यह परम्परा स्थापित हुई थी, जब ये परिवार आन्ध्र से लाकर यहाँ बसाये गये थे। मद्रास-एकादमी के कुछ उत्साही कार्यकर्ता इस परम्परा को चालू रखने के लिए प्रयत्नशील हैं।

यसम के सतों और मठों में भी यभिनेतायों से अपना उत्तरदायित्व निवाहने के लिए इस प्रकार का अंकुश अब नहीं रह गया है। १५वीं-१६वीं शताब्दियों में जब महापुरुष शंकरदेव ने वैष्णव मठों की स्थापना की, तब ये मठ आधिक दृष्टि से लगभग स्वावलम्बी थे और हरेक मठ से सम्बद्ध परिवार अथवा ब्रह्मचारी भक्त के कुछ धर्म निर्धारित थे। उनमें से एक धर्म था ग्रंकिया नाट में भाग लेना। मठ अब आर्थिक दृष्टि से स्वतन्त्र नहीं रह गये हैं और उनके कुछ सदस्य नगरों में नौकरी करने लग गये हैं। फिर भी, मेलात्त्र की अपेक्षा असम के सत्तों में अब भी परम्परा अधिक सजीव और सशक्त है। उसका एक कारण यह भी है कि अभिनय के निर्देशन प्राचीन पोथियों में दिये गये हैं, और मठ के मुख्य अधिकारियों, मुख्य गायकों और वाद्यकारों का अनुशासन विधिवत् जारी है।

कुछ ग्रांचिलिक नाट्यशैलियों में रस-विशेष के उत्कर्ष के लिए नटों को विविध कलाग्रों में दक्षता प्राप्त करनी होती है। कर्णाटक के 'यक्षगान' में वीर-रस पर ग्रधिक जोर दिया जाता है, नट को अक्सर भारी पोशाक पहनकर युद्ध का अभिनय करना पड़ता है, अतः उसे हृष्ट-पुष्ट होने के लिए व्यायाम करना होता है। ज्ञज की रासलीला में, चूँकि कृष्ण के वालचरित अथवा किशोर-कीडाग्रों का प्राधान्य है, इसलिए अल्पवय के वालकों से ही अभिनय कराया जाता है। जहाँ स्वर में प्रौढता ग्राई, वालनायक समाजियों, यानी गायकों की पंक्ति में शामिल हो जाता है। वालकों से मुद्राग्रों ग्राँर संकेतों का अभिनय प्रायः मुक्किल होता है, ग्रतः वाणी ग्राँर संवाद के चटपटेपन पर ग्रधिक जोर दिया जाता है।

#### वाचिकाभिनय:

प्रेमाख्यानी नाटकों में, विशेषतः जो पौराणिक वृत्तों पर आधारित नहीं हैं, करुण रस का ग्रभिनय विशेष महत्त्वपूर्ण है। उदाहरणतः, यद्यपि नौटंकी में सांकेतिक ग्रभिनय का ग्रभाव है, तथापि व्यथा की ग्रभिव्यक्ति ग्रत्यन्त प्रभावोत्पादक ढंग से की जाती है। किन्तु, नौटंकी ग्रौर साँग में नट एक प्रकार के संकेत का व्यवहार वरावर करते हैं: सम्भाषण में जब एक व्यक्ति वोलता है, तब दूसरा व्यक्ति बीच-बीच में एक उँगली उठा-उठाकर मानों वात समझने का संकेत देता जाता है। संवादों के बीच इस तरह के संकेतों की परिपाटी शायद एकरसता को दूर करने के लिए ब्यबहृत होती है। साँग में एकरसता दूर करने के लिए पात एक विशेष क्रम से मंच पर अपना स्थान भी बदलते रहते हैं और यों प्रेक्षक हर तरफ से प्रत्येक पात को देख सकते हैं।

प्रवचनात्मक ग्रिभिनय (ग्रॅंगरेजी में जिसे 'डिक्लेमेटरी' कहते हैं) राजस्थान, मालवा ग्राँर उत्तरप्रदेश के नाट्यों की विशेषता है। संवाद के प्रत्येक ग्रंश का उच्च तथा घोषणापूर्ण स्वर में वाचन किया जाता है ग्राँर जान पड़ता है कि नट हर घोषणा के वाद ग्राह्माद ग्राँर तृष्ति का ग्रनुभव करता है। इन प्रादेशिक नाट्यों में प्रायः सभी नट उद्ध्वं स्वर में उच्चारण करते हैं। इसके दो कारण जान पड़ते हैं—एक तो इन मण्डलियों में ग्रक्सर एक ही व्यक्ति को कभी पुरुष ग्राँर कभी स्त्री-पात्र का ग्रिभिनय करना होता है। ग्रतः, ऋषभ के स्थान पर निपाद स्वर ग्रिधिक उपयुक्त रहता है। दूसरे, ऊर्ध्वं स्वर का विस्तार ग्रिधिक दूर तक होता है। माइक्रोफोन-युग से पहले की इन मण्डलियों को यह ध्यान रखना पड़ता है कि दूर-दूर तक श्रोता उनके संवाद को सुन सकें।

पश्चिम प्रदेशों के ग्रांचिलक नाट्य, यानी गुजरात के 'भवई' ग्रीर महाराष्ट्र के 'तमाशा' में करुण रस की ग्रपेक्षा हास्यरस का उत्कर्ष देखा जाता है। 'भवई' में विभिन्न प्रकार के व्यक्तियों के व्यवहार ग्रौर ग्रादतों का सजीव चित्र प्रस्तुत करने के लिए प्रायः ग्रनेक लघु एकांकी ग्रिभनीत होते हैं। ये एकांकी 'वेश' कहलाते हैं। प्रत्येक 'वेश' में नृत्य ग्रौर क्षिप्र संवाद का ताँता-सा वँधा रहता है ग्रौर प्रक्नोत्तर-माला द्वारा प्रेक्षकों की उत्सुकता बनी रहती है। महाराष्ट्र के तमाशा में तो प्रक्नों की झड़ी-सी लग जाती है, ग्रौर कुछ कूट-प्रक्न महाभारत में यक्ष द्वारा युधिष्ठिर से पूछे गये प्रक्नों की याद दिलाते हैं।

वस्तुतः, श्रांचलिक नाट्य के श्रभिनय में परम्परागत निर्देशों श्रौर प्रत्युत्पन्नमित का सिम्मश्रण होता है। परम्परागत निर्देशों का पालन गम्भीर प्रसंगों पर होता है कि तारीफ यह है कि वही नट जब समसामियक जीवन के यथार्थ-द्योतक प्रसंग पर ग्राता है, तब श्राणुकिव की भाँति ग्रावश्यकतानुसार यथार्थमूलक संवाद की सृष्टि करता चलता है। चैतन्य महाप्रभु के जीवन पर जाला में मैंने एक ही ग्रभिनेता को दोनों प्रकार का ग्रभिनय करते देखा है। बिदेसिया के भिखारी ठाकुर भी इसी भाँति दो स्तरों पर सहज ही ग्रभिनय कर लेते हैं। दो स्तरों के ग्रभिनय ग्रौर संवाद की प्रणाली जयदेव के समय से ही ग्रांचलिक रंगणालाग्रों में ग्रा गई थी। जैसा मैंने पहले कहा है, जयदेव के गीतगोविन्द से संलाप- शैली का विकास हुग्रा। यथार्थमूलक कथनोपकथन दूसरी प्रकार की संवाद-शैली थी। जाता', 'विदेसिया' ग्रौर बिहार के 'कीर्त्तनियां' एवं 'विदापत' नाच में इस प्रकार गाम्भीर्य ग्रौर लालित्य का जो सम्मिश्रण पाया जाता है, उसका मध्ययुगीन स्वरूप मैंने ग्रसम के ग्रीकिया नाटों में देखा।

## सूत्रधार और विदूषक:

परम्पराशील नाट्य के अभिनेता को एक से अधिक प्रकार की दक्षता प्राप्त करना आवश्यक है। इन मण्डलियों में सबसे अधिक पारंगत सूत्रधार को होना पड़ता है। संस्कृत- नाटकों में सूत्रधार प्रस्तावक का काम करता है, किन्तु आंचलिक नाट्य में सूत्रधार प्रस्तावक भी है और वाचक भी। वह घोषणा करता है और साथ ही नाट्य के मार्मिक स्थलों को स्पष्ट करने के लिए कभी-कभी टिप्पणी भी देता जाता है। तमिलनाडु के 'वीथि-नाटकम्, में सूत्रधार को 'कट्टियंगरन' कहते हैं और वह प्रत्येक प्रधान पात का प्रारम्भ में परिचय देता है। यह परिचय मुद्राओं और संकेतों द्वारा गीत का अर्थ स्पष्ट करते हुए दिया जाता है।

भवई में सूबधार को नायक कहते हैं। उत्तरप्रदेश के 'नकल' और 'भगत' नामक प्रदर्शन में सूबधार को 'खलीफा' नाम से सम्बोधित किया जाता है। खलीफा प्रारम्भ में रंगशाला में आकर नाटक की रूपरेखा समझा देता है और फिर एक स्थान पर बैठकर बराबर अभिनय के लिए निर्देशन देता रहता है। ग्रागरा की भगत-शैली में खलीफा के पद की विशेष प्रतिष्ठा है। नगर के विभिन्न भागों में मण्डलियाँ हैं और उनके ग्रलग-ग्रलग खलीफा। यदि कोई नट खलीफा बनना चाहता है, तो पहले तो वह ग्रन्थ खलीफाग्रों के पास इलायची भेजता है। फिर, सब खलीफाग्रों के मुहल्ले में जाकर उनके सम्मुख किसी पद का बाचन करता है, जिसके उत्तर में वे भी पद प्रस्तुत करते हैं। इस तरह ग्रलग-ग्रलग स्थानों में जाकर उसे ग्रपनी योग्यता से प्रभावित करना पड़ता है। जब ग्रन्थ खलीफा लोग उसे ग्रपनी श्रेणी में स्वीकार कर लेते हैं, तब पगड़ी बाँधने की रस्म ग्रदा की जाती है।

फिर भी, सूलधार की सबसे मुसंस्कृत और प्रभावशाली परम्परा असम के अंकिया नाट में ही मैंने देखी। शायद इसका एक कारण यह है कि अंकिया नाट लिखित रूप में उपलब्ध हैं और उनमें सूलधार के लिए उपयुक्त पाठ स्थिर हैं। इसीलिए, अंकिया रंगशाला में सूलधार की पोशाक भी अन्य आंचलिक रंगमंच की अपेक्षा अधिक परम्परागत है: सफेद पाजामा, जिसे 'चूड़ी' कहते हैं, 'गाठी सेला' नामक जामा, जिसकी बाँह ढीली और लम्बी होती हैं और रंग गुलाबी, 'गाठीकापड़' नामक कमरवन्द और सिर पर पगड़ी। हर पाल-प्रवेश पर सूलधार ही सूचना देता है। उसकी घोषणाएँ और टिप्पणियाँ विशेष परिपाटी के अनुसार ही होती हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि शंकरदेव ने इस प्रकार के सूलधार की सृध्टि भागवत-पाठ करनेवाले कथाकार पण्डितों के अनुसरण में की। वस्तुतः, शंकरदेव ने अपने नाटकों द्वारा भागवत की कथाओं को केवल अव्य-पाठ की जगह दृश्य- अव्य के प्रदर्शन में प्रस्तुत किया। इस तरह कथाकार पण्डित ही सूलधार के रून में अवतीण हुआ। सूलधार का यह उद्बोधक रूप वस्तुतः शंकरदेव की मौलिक सृष्टि थी।

सूत्रधार की ही भाँति ग्रांचिलक रंगमंच का एक दूसरा रूढ पात्र (स्टाक-कैरेक्टर) है विदूषक। ग्रक्सर एक विधा के सव नाटकों में विदूषक का नाम एक ही होता है। कर्णाटक के प्रत्येक 'दौडाट्टा' नाट्य में सूत्रधार 'ग्रडासोगु' के नाम से पुकारा जाता है। वढ़ा हुग्रा पेट, लम्बी मूछें, हाथ में छड़ी—ऐसे रूप में वह मंच पर ग्राता है। मालवा के माँच में विदूषक का नाम है—शेरमारखाँ। वह प्रायः नाटक के नायक के साथ रहता है। चाहे नाटक का नायक राजा भरथरी हो, उसका विनोदशील संगी शेरमारखाँ ही कहलायगा।

शेरमारखाँ केवल विदूपक ही नहीं है। कभी-कभी वह नायक के स्थान पर भी काम करता है। इस तरह एक पात्र द्वारा दूसरे का भार सँभालने को 'तलवार देना' कहा जाता है। नायक की भूमिका करनेवाला नट जब थक जाता है, तब वह ग्रपनी तलवार शेरमारखाँ को थमा देता है ग्राँर इसके ग्रथं हैं कि उस नटके लौटने तक शेरमारखाँ ही नायक का पार्ट करेगा। रासलीला में विदूषक को 'मनसुखा' कहा जाता है। ग्वालबालों में वह हँसोड़ होता है ग्राँर प्राय: गोपियाँ उसे ही छड़ती हैं।

नायक के साथ विद्यक की परम्परा संस्कृत के गौरव-ग्रन्थों से ग्राई है ग्रीर प्राचीन राजदरबारों में नर्मसचिव के समान ही रंगशालाग्रों में स्वीकृत हुई। केरल का कूट्टिया-टुम् संस्कृत-रंगशाला के सबसे अधिक निकट होने के कारण उसमें बिदूषक भोजन-प्रेमी ब्राह्मण के रूप में प्रदर्शित किया जाता है। वह वरावर नायक के साथ रहता है ग्रीर नायक जो संवाद संस्कृत में कहता है, उसका सटिप्पण छायानुवाद वह मलयालम में करता जाता है। उसकी टिप्पणी में मूल के अन्यान्य अर्थ लगाये जाते हैं। राजदरवार के लोगों का खाका खींचा जाता है, ब्राह्मणों की छीछालेदर की जाती है और सामाजिक क्रीतियाँ ग्रयवा राजनीतिक ग्रभिसन्धियों का भी भण्डाफोड़ होता है। विदूषक मंच पर जाते समय अपने कान में पान का बीड़ा लगा लेता है। ऐसा करने पर वह राजदण्ड से परीक्ष माना जाता है। प्रेक्षकों में जिसकी चाहे, वह आलोचना कर सकता है। किसी को यह अधिकार नहीं है कि विद्यम की वात पर उसे दण्डित करने की चेप्टा करें। कला और साहित्य में पारंगत होने के कारण विद्रुपक ग्रलंकारों ग्राँर शब्द-चातुर्य द्वारा ग्रपनी ग्रालोचना को रोचक ग्रीर अनुरंजित रूप दे सकता है। बोलते समय विद्युक मुँह में कुछ चवाता भी रहता है। कभी-कभी अपने यज्ञोपवीत को ठीक करता है, कभी अपनी शिखा को सँवारता है, कभी ग्रपने ग्रंगवस्त्र को निचोड़ने का ग्रभिनय करता है। प्रायः वह नासिका-स्वर में बोलता है।

मेलातूर के भागवतमेल में, जो मन्दिरों के सम्मुख खेला जाता है, विदूषक को 'कोनंगी' कहते हैं ग्राँर वह प्रायः एक वैष्णव-भक्त का ग्रितरंजित स्वरूप होता है। कोनंगी का अर्थ है वक्र, उसकी टोपी टेढ़ी होती है ग्राँर मस्तक पर वैष्णव-तिलक, लम्बी दाढ़ी, नीला जामा, एक हाथ में माला, दूसरे में दर्शकों की कुदृष्टि से बचाव के लिए एक धवल वस्त्र, जिसके सिरे पर लाल रंग का दूसरा वस्त्र बँधा रहता है। कोनंगी ग्रिभिनय के बीच में दर्शकों को शान्त रहने का ग्रादेश देता चलता है।

### नटों की परम्पराएँ और व्यवसाय:

प्रायः ग्रधिकतर ग्रांचलिक नाट्यों में स्त्री-पातों की भूमिका में पुरुष ही उतरते हैं।
मध्ययुग में दो परिस्थितियों के कारण शायद यह परम्परा चल पड़ी; क्योंकि प्राचीन युग में
तो संस्कृत-रंगमंच पर निस्सन्देह स्त्रियाँ ग्रभिनय करती थीं। पहली बात तो यह हुई कि
मन्दिरों में नृत्य-नाट्य के प्रदर्शन के लिए जो देवदासियाँ ग्रथवा नटियाँ रहती थीं, उनकी
उपस्थिति के कारण मन्दिरों का बातावरण दूषित होने लगा। राजप्रासादों में जो
रंगशालाएँ थीं, बहाँ तो नटियों के प्रेमचक की वार्ताग्रों से कोई विशेष ग्रन्तर नहीं पड़ा। ग्राठवीं

णतान्दी में दामोदरगुष्त के 'जुटुनीमतकान्य' में नटी-समाज का विगद वर्णन है। किन्तु, राजप्रासादों की रंगणाला के ह्रास के बाद मन्दिरों में नटियों का जमाय होने लगा, तब कुछ समय उपरान्त मन्दिरों का बातावरण बदलने की जकरत पड़ी। उन्हीं दिनों दक्षिण में 'भागवतरों' ग्रौर उत्तर में भक्तों ग्रौर सन्तों ने मन्दिरों की रंगणालाग्रों को ग्रपने हाथ में लिया। उन्हीं दिनों भागवत धर्म पर ग्राश्चित सम्प्रदायवादी नाटकों का उत्कर्ष हुग्रा। भागवतरों ग्रौर भक्तों ने स्त्री-पात्नों के पुरुषों द्वारा सम्पन्न किये जाने की व्यस्था चालू की।

दूसरी परिस्थिति मुसलमानी राज्य की स्थापना के कारण पैदा हुई। फारसी परम्परा में नृत्य के लिए किशोरों को ही पसन्द किया जाता था। मुस्लिम-राज्यकाल में स्थानीय निटयों के लिए खुले ग्राम प्रदर्शन करना बैसे भी किटन होता चला गया। दिल्ली के ग्रासपास जिन शैलियों का विकास हुग्रा—साँग, नौटंकी, ख्याल, माँच इत्यादि, उनपर मुस्लिम-संस्कृति का प्रभाव पड़ा ही ग्रीर यों स्वी-पावों की भूमिका में पुरुषों ग्रीर वालकों के उतरने की पद्धति चालू हो गई।

इस सामान्य परिपाटी के कुछ श्रपवाद भी हैं। कृट्टियाट्टम् में स्ती-पात नान्यार-कन्याओं द्वारा ही लिये जाते हैं। महाराष्ट्र के 'तमाशा' में भी स्त्रियाँ ही नटी का काम करती हैं। मिथिला का जट-जटिन-संवाद तो सर्वथा स्त्रियों का ही मनोरंजन ग्रौर उनकी ही रंगशाला है।

परम्पराशील रंगमंच में नटों के व्यवसाय और उनके प्रशिक्षण की परिस्थिति सन्तोषजनक नहीं कहीं जा सकती। उत्तर कर्नाटक में १० वीं सदी में विरिचित सभालक्षण नामक ग्रन्थ में नटों की शिक्षा के लिए कुछ आदेश दिये गये हैं। मिथिला में ज्योतिरीदवर ठाकुर के वर्णनरत्नाकर का जिक में पहले ही कर चुका हूँ। केरल में ग्रट्टप्रकार नामक ग्रन्थ में पद्य-संवादों को मुद्राओं और अभिनयों द्वारा प्रकट करने की पढ़ित समझाई गई है। किन्तु, ग्रन्थों की अपेक्षा गुरु के निर्देशन में नट अपनी शिक्षा पाते हैं। केरल के ईसाई-नाट्य 'चिवट्टु' के लिए नाना प्रकार के अस्त्रशस्त्रों का संचालन और विविध व्यायाम सीखने होते हैं।

दक्षिण में नटों की शिक्षा-प्रणाली जितनी विधिवत् है, उतनी उत्तर में नहीं। सौंग, माँच, ख्याल इत्यादि में प्रदर्शन के समय ही नौसिखिया गुरु से ख्रादेश पाता है। हाँ, ब्रज की रासलीला में वालकों की शिक्षा की कुछ ख्रधिक ब्योरेवार व्यवस्था है, विशेषतः गान-पद्धति की।

नटों का व्यवसाय ग्रनिश्चित ही माना जायगा। ग्रधिकतर मण्डलियों में भोजन ग्रौर कपड़े की व्यवस्था होती है और थोड़ा बहुत ऊपर से द्रव्य दिया जाता है। तमाशा में खेल के बाद थारी फिराने की प्रथा है। ग्रागे की पंक्ति में बैठे हुए दर्शक प्रायः गीतों की पुनरुक्ति कराते हैं ग्रौर प्रतिस्पर्धी में बीसियों रुपये निछावर कर देते हैं। रासलीला ग्रौर रामलीलाग्रों में प्रदर्शन के बाद ग्रारती होती है ग्रौर उस समय प्राप्त दक्षिणा नटों में बाँदी जाती है।

### नाट्य-संगीत:

परम्पराशील नाटय में गान भावाभिव्यंजना का मुख्य साधन है, गद्य-संवाद कार्य-व्यापार को आगे बढ़ाने का माध्यम तथा नृत्य अलंकरण द्वारा वातावरण का प्रेरक। इन तीनों के यथोचित सम्मिश्रण से ही इस नाट्य की उद्भावना होती है। पारचात्य देशों में डामा, बैले ग्राँर ग्रोपेरा-ये तीन विभिन्न विधाएँ पिछले तीन सा वर्षों में विकसित हुई हैं। हमारे यहाँ हाल तक इस तरह का विभवतीकरण था ही नहीं। भारतवर्ष में मिश्रित विधा के प्रचलन का एक तो कारण है हमारे जीवन-दर्शन में सामंजस्य की प्रधानता और दूसरे, हमारे कला-सिद्धान्त में रस का सर्वसंग्रही उद्देश्य। किन्तु, सिद्धान्तपरकता के अतिरिक्त व्यावहारिक दृष्टिकोण से भी कलाकारों और प्रेक्षक-समाज दोनों को गान, संवाद और नृत्य के सिम्मथण में ही सुविधा रही है। वात यह है कि प्राय: सभी ग्रांचलिक नाट्यों में लिखित सामग्री (स्त्रिप्ट) सम्पूर्ण नहीं होती। साँग, नौटंकी ग्रीर जाताएँ तो ग्रव भी लिखी जाती हैं, किन्तु प्रायः नाटक का सम्पूर्ण रूप स्मृति ग्रार ग्राशशित पर ग्रवलम्बित रहता है। पीढ़ी-दर-पीढ़ी कण्ठों से ये गीत मुखर होते रहते हैं। संवाद यथावसर जोड लिया जाता है। मौखिक पढ़ित में ग्रासानी यह है कि प्रेक्षकों की बदलती ग्रभिरुचि के अनुसार गीतों की धुनें और छिवयाँ भी बदली जा सकती हैं। यानी: परम्परा को कायम रखने के साथ उनकी ग्रहणशीलता नहीं खोई जाती। दूसरे मन्दिरों ग्रीर मठों के कलाकारों को छोड़कर ग्रधिकतर नट-नटी सूसंस्कृत ग्रीर ज्ञानी होते हए भी लिखने से अनिभन्न होते हैं, और उनके लिए गीतों को याद रखना आसान होता है। तीसरे, इन नाट्यों का प्रदर्शन प्रायः गाँवों में होता है, जहाँ हाल तक याता-यात की सुविधाएँ अत्यन्त सीमित थीं। अतः, रंगप्रदर्शन यदि राति में भोजन के वाद प्रारम्भ होता था, तो उसका रात-भर चलते रहना जरूरी था, ताकि दर्शक-समाज-विशेषतः स्तियों को मध्यराति में दूर-दूर पैदल न लौटना पड़े। नाटक यदि केवल संवाद ग्रीर कथानक पर ही श्राश्रित रहे, तो दो-तीन घष्टों में ही समाप्त हो जाय। ग्रत:, नत्य ग्रीर गीतों का प्राचर्य, छोटे कथानक के दायरे को भी विस्तृत कर देता है एवं दर्शकों को सुविधा ग्रीर तृष्ति दोनों ही उपलब्ध हो जाते हैं। चाँथी बात यह है कि जिस मध्य युग में ये नाट्य-शैलियाँ पनपीं, वह सामन्तों और राजा-महाराजों का युग था, जो अपने धन और संरक्षण द्वारा अपने तथा अपने वर्ग के लोगों के मनोरंजन के लिए बड़े-से-बड़े नर्तकों ग्रीर गायकों को रख सकते हैं। मध्ययुग के भारतीय समाज में यह विशेषता थी कि उच्च वर्ग के लोगों ने अपने मनोरंजन के लिए कक्ष-कला (चेम्बर आर्ट) को ही प्रोत्साहन दिया, सामान्य कला की उपेक्षा की; संगीत दीवाने खास की चीज हो गई, दीवाने ग्राम की नहीं। जिस विशाल परिप्रेक्ष्य में प्राचीन नृत्य ग्रौर संगीत का उल्लास उमड़ता था, उसकी छोटी-छोटी टुकड़ियों को अन्त:पुर के नाजुक नूपुरों में परिवर्त्तित कर दिया गया। परिणाम यह हुआ कि जनसाधारण को संगीत और नृत्य का रसास्वादन कराने का उत्तरदायित्व परम्पराशील नाट्य पर पड़ा। ग्रतः, इन नाट्यों के कथानक की ग्रावश्यकताग्रों के विना भी



राजस्थान का ख्याल: तेजाजी



संगीत और नृत्य का प्रचुर समावेश होता गया और यों सर्वसाधारण के मनोरंजन और कला की माँग पुरी की गई।

फिर भी, यह विचार गलत होगा कि परम्पराशील नाट्यविधाओं में संगीत केवल भरती का ही होता है। संगीत की कमंगत उपयोगिता (फंक्शनल यूज) भी है। मुदंग और ढोलक को ही लें। नगाड़े और मृदंग की ठनक दर्शकों को एकत करने का आमन्त्रण और प्रदर्शन के प्रारम्भ की घोषणा होती है। दूसरे, दृश्य-परिवर्त्तन के लिए पर्दे तो होते ही नहीं, ढोलक एवं अन्य पुष्कर-बाय ही पातों को एक प्रसंग से दूसरे, एक संवाद से दूसरे की ओर मुइने का संकेत देते हैं। यह संकेत-प्रणाली कहीं-कहीं काफी जटिल होती है। तीसरे मुदंग और ढोलक के स्वर संवाद के स्वरों की अनुगूँज (कन्कमंगन आँव विद्स आँव ए डायलॉग) का काम भी करते हैं। भावाविष्ट वाक्य के वाद वादक नगाड़े पर एक टुकड़ी में उसी की पुनश्कित करता है, गीत की झड़ी में सिक्षहित ताल को मानों मृदंग की थाप सुस्पष्ट करती है। साँग और नाँटंकी में तो अक्सर नगाड़े और ढोलकी की ताल में मानवीय स्वर की गित प्रतिबिम्बत होती है। खड्गों की टकराहट, घोड़ों की टापें मानों मृदंग में ही प्रतिध्वनित होती हैं। तात्पर्य यह है कि तालसंगीत आंचलिक नाट्य में संवाद का विस्तार है, उसका दीर्घींकरण (एक्सटेंशन आँव द डायलॉग) है।

यव गीतों को लीजिए। अनेक नाट्यों का अध्ययन करने के बाद मुझे रंग-गान के दो प्रकार दीख पड़े—एक तो बार्त्तिक (यानी नैरेशन) और दूसरा गीत्यात्मक (यानी लिरिकल)। वार्त्तिक गान के रागों की संख्या एक नाट्य में एक या दो से अधिक नहीं होती। उसे एक तरह से नाटक-विशेष की मूल धुन कह सकते हैं। वार्त्तिक-गान का व्यवहार सूत-धार नाटक के विभिन्न अंगों को जोड़नेवाली कड़ी के लिए करता है, कभी-कभी जैसे रास-लीला में दो पानों के बीच प्रश्नोत्तरी के लिए भी वार्त्तिक-गान का ही प्रयोग होता है। गीति-प्रधान (यानी लिरिकल) गान अनेक होते हैं और विविध रागों में निबद्ध। एक नाटक में बीस-तीस राग तक मैंने पाये हैं। ये गीत पान या परिस्थित के अनुकूल रस का उत्कर्ष करते हैं और साथ ही कथन-गीत या वार्तालाप का काम भी करते हैं।

प्राचीन काल से ही देशी, यानी स्थानीय ग्राँर मार्गी, यानी शास्त्रीय रागों का भेद रहा है ग्रीर परम्पराशील नाट्य-विधाम्रों में दोनों प्रकार के रागों का व्यवहार होता रहा है। इस समय तो जिन रागों को देशी कहा जाता है, वे भी उतने ही शास्त्रीय प्रतीत होते हैं, जितने शास्त्रीय राग; यथा मारवा, कांगड़ा, सोरठ, गुंजरी। निस्सन्देह ग्रंचलविशेष में जनसाधारण में प्रचलित धुनों को ही नाट्य के प्रयोजन के लिए थाटों में बाँधा गया। कालान्तर में ग्राज ये राग में उतने ही ग्रभिजात प्रतीत होते हैं, जितने वागेश्वरी, ग्रासावरी, भैरव इत्यादि। यह प्रकिया लोकनाट्यों में वरावर चलती रही है। मुझे सन् १८५० ई० के ग्रासपास की, ग्रजभाषा में लिखे एक रूपक की, पाण्डुलिपि मिली है, जिसमें तत्कालीन प्रचलित धुनों के ग्राधार पर गीत निवद्ध हैं। ग्रव भी नौटंकियों ग्रौर विदेसिया इत्यादि नाट्यों में राग के नाम के स्थान पर 'धुन' या तर्ज का उल्लेख होता है, यथा: 'तर्ज राधेश्याम' ग्रथवा 'मेरे मौला बुला लो मदीने मुझे।' लेकिन, धुनों को

रागनिबद्ध करने की यह प्रथा इतनी पुरानी और मँजी हुई है कि वर्त्तमान धुनों को यदि छोड़ दें, तो अन्य लगभग सभी देशी धुनें नाट्यनिबद्ध होने के बाद कालान्तर में शास्त्रीय रागों के समान ही विधिवत् और अलंकृत हो गईं, चलती तर्जें भी नाट्य की गीतमाला में गुंथने के उपरान्त संगीत की स्थायी सम्पत्ति बन गईं। इपीलिए, दक्षिण भारत में भागवतमेल का संगीत उतना ही उत्कृष्ट और पाण्डित्यसूचक माना जाता है, जितना अन्य शास्त्रीय संगीत।

किन्तु नाट्य-गान और शास्तीय गान में एक बुनियादी अन्तर यह है कि उत्तर भारत में शास्तीय गान में स्वर का अलंकरण, तान, मुरिकयाँ, मूच्छंना इत्यादि प्रधान हो गये और शब्द और अर्थ गाँण माने जाने लगे। मुगल-काल में राग का प्रत्यक्षीकरण इन अलंकारों का प्रदर्शन ही माना जाने लगा। जो उस्ताद वारीकी और सफाई के साथ अपने स्वरों से जितने ही अधिक चमत्कार प्रस्तुत कर सकता, वह उतना ही ऊँचा कलावन्त समझा गया। आज दिन हम रागों की ख्याल-पद्धित में ही शास्त्रीय संगीत का परिपाक मानते हैं। परिणाम यह है कि उस्ताद और गुणी शब्द और अर्थ की महत्ता के प्रति उदासीन हो गये। गीत की पंक्तियाँ इतनी गाँण हो गई कि 'गावत राग हम्मीर' इन तीन शब्दों के सहारे ही समूचे राग हम्मीर की रूपरेखा प्रस्तुत की जाने लगी। परन्तु, अधिकतर रागों का मूल उद्देश्य रस-विशेष को प्रकट करना था और इसके लिए पद्य के आश्रय को समझना अनिवायं था। ख्याल-पद्धित और ध्रुवपद-पद्धित में यही माँलिक अन्तर है।

यहाँ 'ध्रुव' शब्द पर कुछ विचार करना जरूरी जान पड़ता है। परम्पराशील नाट्यों में ध्रुव शब्द प्राय: टेक या स्थायी के लिए प्रयुक्त हुम्रा है। जयदेव के गीतगीविन्द में 'ध्रव' का ग्रत्यन्त स्पष्ट निर्देशन मिलता है ग्रौर उसके बाद जो संगीतक लिखे गये, उनमें गीतों की पहली दो पंक्तियां 'ध्रुव' कही गई हैं ग्रौर वाकी पंक्तियाँ 'पद'। ग्रसम के ग्रंकिया नाट ग्रौर मिथिला एवं नेपाल के कीत्तंनियाँ नाटकों में ध्रुव ग्रौर पद का यह कम निरन्तर दीख पड़ता है। इसी पद्धति का पालन दक्षिण के भागवतमेल नाटकों में, जो आन्ध्र ग्रीर तमिलनाडु में प्रचलित हैं, पाया जाता है। तंजौर की सरस्वतीमहल-लाइग्रेरी में मुझे १ - वीं सदी में रचे गये दो ऐसे गद्य-नाटकों की पाण्डुलिपियाँ देखने को मिलीं, जो ब्रज-भाषा में रचे गये थे, यद्यपि लिपि उनकी तेल्गु है ग्रीर शायद उन्हें रंगशाला में प्रस्तुत करने-वाले नट-नटी तमिलनाडु-निवासी रहें होंगे। इनमें टेक के लिए 'दरवु' शब्द लिखा गया है जो ध्रुव का ही ग्रपभ्रंश है। मेलात्तुर ग्राम के नाट्य में भी ध्रुव के लिए 'दरवु' शब्द और गीत की ग्रन्य पंक्तियों के लिए 'पद' का व्यवहार होता है। मेरा अनुमान है कि जयदेव के गीतगोविन्द की लोकप्रियता के फलस्वरूप ११वीं से १५वी शताब्दी के बीच रंगप्रदर्शन के लिए नाट्य-गीतों में ध्रुव ग्रौर पद का यह ऋम इतना व्यापक हो गया कि जब मुगल-दरवार में ख्याल-पद्धति का विकास हुग्रा, तब प्राचीन शब्द-प्रधान राग-पद्धति को 'ध्रुवपद' की संज्ञा दी गई है। इस 'ध्रुवपद-पद्धति' के ग्राकार को ग्रक्षुण्ण रखने के लिए उसे तानों से मुक्त रखा गया। इसी तरह शब्दों का सम्यक् उच्चारण हो सकता था। स्पष्ट है कि ध्रुपद में शब्दों के सही उच्चारण पर जोर उनके नाट्यम्लक उद्भव के कारण ही है।

भरत के नाट्यशास्त्र में एक ग्रीर शब्द मिलता है— 'झुवा'। डॉ॰ राघवन का कथन है कि धुवा पातों के प्रवेश ग्रीर निष्कान्ति के ग्रवसर पर गायक-मण्डली द्वारा गाये जाते थे। कभी-कभी धुवा किसी विशेष नाट्यसिन्ध को स्पष्ट करने के लिए, कभी किसी प्रसंग को ग्रासर करने के लिए ग्रीर कभी कथानक में तनाव की परिस्थित को हील देने के लिए ग्रीर कभी कथानक में रिक्त ग्रवधि को पूरा करने के लिए धुवागीतियों का गान होता था। मेरा विचार है कि धुवा शब्द उन गानों के लिए प्रयुक्त होता था, जो गायक-मण्डली गाती थी ग्रीर ये गान उन गीतों से भिन्न थे जो पावाभिनय करनेवाले नटनटी स्वयं संवाद के इप में गाते थे। शायद जिन्हें मैंने ग्रन्यत्र वार्तिकगान कहा है, वही धुवा थे ग्रीर जिन्हें गीतिप्रधान गान कहा है, वही ध्रुवपद थे। कालान्तर में यह ग्रन्तर धुँधला पड़ गया है।

फिर भी, किसी-न-किसी प्रकार की 'टेक' का सहारा सर्वदा नाट्य-प्रदर्शन में अनिवार्य रहा। उत्तरप्रदेश, राजस्थान और मालवा के नाट्यों में ये टेक गान-मण्डली ही उठाती है। कुछ शैलियों में टेक के स्थान पर कुछ ध्वनियाँ वार-वार गाई जाती हैं, जिन्हें अगरेजी में 'ड्रोन' कह सकते हैं और जो तानपूरे पर बजाये जानेवाले समस्वर के समान होती हैं। राजस्थान के ख्याल-नाट्य में अभिनेता प्रायः 'मेरे भैया' इन शब्दों को एक धुन के रूप में वार-वार दुहराता है। महाराष्ट्र के 'तमाणा' नाट्य में गान-मण्डली 'जी जी जी' इस शब्द की धुन की इतने ऊध्व स्वर में पुनरुक्ति करते हैं कि उसमें और उनके एकतारे के स्वर में कोई अन्तर नहीं जान पड़ता है।

ग्रांचिलिक नाट्यों में गीतों के छन्द लय ग्राँर गित के ग्रनुसार उन्हें तीन वर्गों में वाँटा जा सकता है—भिक्तगान वा वैष्णवगान, जैसे वंगाल की जाता के की तंन; वीरगान, जैसे महाराष्ट्र का पवाड़ा (जो बिहार के पवाड़े से मिलता जुलता है) ग्राँर श्रृंगारमूलक गान, जैसे राजस्थान की लावनी। तीनों प्रकार के गीतों में उनके भावना के ग्रनुकूल छन्दों ग्राँर शब्दालंकारों का प्रयोग होता है। वैष्णव-नाट्यकारों ने, जिनमें ग्रसम के सन्त ग्राँर ग्रज की रासलीलाग्रों के रचयिता भक्त प्रमुख हैं, वर्णों के घ्वनि-प्रयोग पर विशेष घ्यान दिया। नत्य के प्रयोग :

गान के इस पक्ष का नाट्य के नृत्य से विशेष सम्बन्ध है। परम्पराशील नाट्य में नृत्य का प्रयोग प्रायः तीन परिस्थितियों में किया जाता है—(१) किसी प्रसंग या दृश्य को अधिक प्रभावकारी बनाने के लिए या यों ही प्रेक्षकों के सामने एक चमत्कारपूर्ण प्रदर्शन करने के लिए, (२) कथनोपकथन के किसी ग्रंश को प्रदीप्त करने के लिए, जिसमें नृत्य को या तो संवाद में गूँथा जाता है या कथन के बाद उसका विस्तार करने के लिए प्रस्तुत किया जाता है ग्रौर (३) पात्रों के प्रथम प्रवेश पर उनके शील का परिचय देने के लिए।

भारतवर्ष के विभिन्न ग्रांचिलक नाट्यों में मैंने दृश्य-नृत्य, कथन-नृत्य ग्रांर प्रवेश-नृत्य, इन तीन विधाग्रों को किसी-न-किसी रूप में प्रस्तुत किये जाते देखा है। यह तो मैं नहीं कह सकता कि कला की दृष्टि से सभी रंग-प्रणालियों के नृत्य मनोरम हैं। पंजाब और पश्चिमी उत्तरप्रदेश के साँग और सांगीत तथा नौटंकी के नृत्य मुझे कला की दृष्टि से अत्यन्त हीन जँचे। रासलीला के नृत्य भी इस नाट्य-परम्परा के साहित्यिक पक्ष की उत्कृष्टता को देखते हुए चलताऊ जान पड़े। नृत्य की परम्परा तो दक्षिण और पूर्वोत्तर प्रदेशों में सर्वाधिक शास्त्रसम्मत और चमत्कारपूर्ण जान पड़ती है।

दृश्य-नर्त्तन की ग्राम-सुलभ वानगी पूणिया जिले के 'विदापत नाच' नामक नाट्य-शैली में भी मिलती है, यद्यपि उसकी महत्ता किसी प्रकार के कलात्मक सौन्दर्य में नहीं, ग्रिपतु नाट्य में है, नर्त्तन के दृश्य-पक्ष की स्थापना करने में है। 'विदापत नाच' के पारिजातहरण-लीला के प्रारम्भ में पहले रास होता है। सूबधार से विद्युपक पूछता है कि पारिजात-लीला तो कृष्ण के द्वारका-काल की कथा है, उसमें रास कैसे? सूबधार उत्तर देता है कि हरेक नाट्य से पहले भगवान् की नृत्यलीला होनी जरूरी है। जैसे मैंने ग्रन्यत्र कहा है, दृश्य-नृत्य, किसी प्रसंग-विशेष के भाव को ग्रीर भी सजीव ग्रीर सारगित रूप में प्रकट करने के लिए भी किये जाते हैं। केरल में ईसाइयों के चिट्ट नाटकम् में कुसेडों के जमाने में ईसाई वीरों ग्रीर मुसलमान-विजेताग्रों के द्वन्द्वयुद्ध दिखाये जाते हैं। जब सलादीन ग्रीर चार्लमैन की सेनाग्रों की मुठभेड़ होती है, तब नट ग्रुपने पदाघातों के कम से युद्ध का वातावरण उपस्थित कर देते हैं। वस्तुतः, युद्धदृश्यों का प्रदर्शन प्रायः सभी ग्रांचलिक नाट्य में नृत्य की तालों ग्रीर मुद्राग्रों द्वारा ही होता है।

कथन-नृत्य परम्पराशील नाट्य की रीढ़ हैं और उनका आधार है भरत के नाट्य-शास्त्र के चतुर्थ अध्याय में दिये गये निर्देश। नाट्यशास्त्र में हस्तमुद्राओं को करण कहा गया है और प्रत्येक करण एक-न-एक विम्य का परिचायक है। करणों के समुदायों को 'श्रंगहार' की संज्ञा दी गई है, जिनकी संख्या ३२ है। मुखमुद्राओं को अभिनय कहा गया है। नृत्य का चौथा श्रंग या आधार है ताल। इन चारों श्रंगों का उपयोग कुछ ऐसे ही होता है, जैसे वाक्यों में शब्दों, पदों इत्यादि का और वाक्यों की भाँति नृत्य श्रंथ के वाहक हैं। कथन-नृत्य का सबसे सार्थक और संश्लिप्ट उपयोग आन्ध्रप्रदेश के कुचुपुडि नाट्य में देखा गया है। उसके भामाकलापम् में एक ही प्रसंग और एक ही रस की निष्पत्ति मुख्यतः नृत्य के द्वारा होती है, कुछ ऐसे ही, जैसे फिल्म में 'क्लोज-अप' के द्वारा भावों की परिस्थितियों को दिखाया जा सकता है। कथन-नृत्य में कभी पदक्षेप की क्षिप्र श्रथवा मन्थर गित से भी कथन की पुष्टि की जाती है। गुजरात की भवई में रँगीला-रँगीली इसी प्रकार का नर्त्तन करते हैं, जो कत्थक से थोड़ा बहुत मिलता-जुलता है।

प्रवेश-नृत्य का एक उल्लेखनीय उदाहरण है कश्मीर के 'भाँड़जशन' का नृत्य। बादशाह रंगशाला में ब्राता है, उसके पीछे-पीछे उसके दरवारी, एक जमीन्दार, सेनापित, सिपाही इत्यादि। हरेक पात की गित और चलने की भंगिमा उसके चित्र को व्यक्त करते हैं। उनकी हस्तमुद्राश्चों में कुछ शास्त्रीय करणों के चित्र भी दीख पड़ते हैं। प्रवेश करने के बाद पात्र जोड़ियों में दोनों तरफ घूम जाते हैं, प्रत्येक के हाथ में कपड़ा होता है, जिसे 'पल्लव' कहते हैं। उसके बाद सब पात्र वृत्त बनाकर खड़े हो जाते हैं।

भाँड़जशन की अपेक्षा कूटियाट्टम् और असम के अंकिया नाट में प्रवेश-नृत्य कहीं अधिक संक्ष्मित्र कापूर्ण होते हैं। दोनों में ही पात्रों का यह प्रयास रहता है कि वे अपनी गित और भंगिमा द्वारा अपनी स्वभावगत विशेषताओं को प्रेक्षक तक पहुँचा दें। रिवमणीहरण नाट में कृष्ण और रिवमणी संग-संग प्रवेश करते समय जो नृत्य करते हैं, उसमें करणों और मुद्राओं द्वारा श्रीकृष्ण के प्रारम्भिक जीवन, गोकुल में उनके पराक्षम इत्यादि की गाथाओं का प्रत्यक्षीकरण होता है। उसी नाटक में जब रिवमणी के माता-पिता प्रवेश करते हैं, उनकी गम्भीर गित में उनके वय और गाम्भीर्य की सूचना मिलती है, थोड़ी देर बाद उनका उद्धत पुत्र रुक्म प्रवेश करता है, तो उसके प्रवेश-नृत्य की ताल तीव और उसका पदाधात तेज और कठोर होता है। नृत्य स्वभाव को सहज ही प्रकट कर देता है, वाणी के पहले ही।

कुछ नाट्यों में प्रवेश-नृत्यों को जानवूझकर विस्तार के साथ प्रस्तुत किया जाता है शौर जैसे रुक्मिणीहरण में प्रवेश-नृत्य में कृष्ण के पूर्वचित्त का चिवण किया गया है। ऐसे ही लगभग हर पात के पूर्वचित्त और स्वभाव को नृत्य द्वारा व्योरे के साथ चितित किया जाता है। इसका एक परिणाम यह हुआ कि इस तरह के नाट्य में संवाद की महत्ता कम हो गई। कथानक का स्पष्टीकरण भी जरूरी नहीं रह गया। रंगप्रदर्शन का मुख्य उद्देश्य रह गया अभिनय, ताल और पदक्षेप के माध्यम से नायकों के चित्त-प्रसंगों और शील का निरूपण और गायक-मण्डली द्वारा तद्विषयक गान। इन नृत्याभिनयों में नृत्य ही प्रश्नोत्तर का रूप लेते हैं और प्रायः दो नर्त्तकों में वलप्रदर्शन, स्पर्दी का उत्कर्ष, एक दूसरे के लिए अपशब्द ये सभी नृत्यमाला के रूप में प्रस्तुत किये जाते हैं। आजकल जिस कथकली नृत्य की इतनी चर्चा है, वह वस्तुतः सम्पूर्ण नाट्यों के प्रवेश-नृत्यों की श्रृंखला-मात्र हैं।

कथकली ग्राँर ग्राजकल जिसे भरत-नाट्य कहा जाता है, तथा कत्थक नृत्य इन तीनों के वर्त्तमान रूप कितने ही सुन्दर ग्राँर कलापूर्ण हों, पर हैं तो ग्राखिर खण्ड-मात्न ही। उनका वास्तविक स्वरूप नाट्य में ही प्रत्यक्ष हो सकता है; क्योंकि परम्पराशील नृत्य, वस्तुत: परम्पराशील नाट्य का ही ग्रंग है, इससे पृथक् उसकी सत्ता समीचीन नहीं कहीं जा सकती।

#### रस-निरूपण और सम्प्रेषण-पद्धति :

भाषानाटक कई प्रकार के प्रेक्षकों को लक्ष्य करके रचे गये। सहृदय कलाममंज्ञ ग्राँर रुचिसम्पन्न दर्शकों का मनोरंजन ग्राँर रसप्लावन के लिए शास्त्रसम्मत भावानुभाव-प्रदर्शन ग्राँर रसप्रेरक स्थितियों की योजना की गई। दूसरे प्रकार के प्रेक्षक थे वैष्णव-सम्प्रदाय के अनुगामी भक्तजन, जिनकी प्रवृत्ति भगवद्-रित की ग्रांर उन्मुख थी ग्राँर नाटककार का उद्देश्य था उनकी वृत्तियों को सचेत करके रसानुभूति के माध्यम से उनकी भगवद्भिक्त को पुष्ट करना। स्थूल श्रुंगार के प्रदर्शन को ग्राध्यात्मिक रसानुभूति का माध्यम बनाना। यह वैष्णव नाटककारों का ग्रद्भुत ग्राँर ग्रभूतपूर्व प्रयास था ग्राँर उनकी ग्रनुपम उपलब्धि भी। यह कैसे हो पाया?

भरत के अनुसार नाट्य-रस की विशेषता यह है कि उसमें भाव को नाना प्रकार के अभिनय से सम्बद्ध करके रस की अभिव्यक्ति वैसे ही की जाती है, जैसे नाना प्रकार के

भोजन-पदार्थों को मिलाकर व्यंजन पैदा किये जाते हैं। जिस तरह व्यंजनों से स्वाद का आनन्द मिलता है, उसी भाँति ग्रभिनय-समन्वित भावों से रसास्वादन का आनन्द प्राप्त होता है। नाट्यशास्त्र के प्रध्याय ६ के व्लोक, संख्या ३३,३४ ग्रीर ३५ में अभिनय से सम्बद्ध भावाभिव्यक्ति द्वारा रस की निष्पत्ति विचारणीय है। 'भावाभिनयसम्बन्धात्', 'भावयन्ति, रसाभिनयै: सह'—इन पदों में ग्रभिनय ग्रीर भाव के ग्रन्योन्याश्रय सम्बन्ध पर बल दिया गया है। नाट्य-रस का संचार भाव ग्रीर ग्रभिनय के समन्वय से सम्भव है, ग्रन्यथा नहीं।

परवर्ती लक्षणकार और रससिद्धान्त के अधिकतर आचार्य भरत द्वारा निर्दिष्ट भाव ग्रीर ग्रभिनय के समन्वय से दूर हट गये। उन्होंने काव्य-रस के ग्रास्वादन को ग्रात्मानन्द ग्रथवा ग्राध्यात्मिक तल्लीनता के समान माना। डॉ॰ नगेन्द्र के ग्रनुसार श्रात्मवादी मत के पोषक इन विद्वानों की दृष्टि में काव्यानन्द उसी भाँति निविशिष्ट होता है, जैसे ब्रह्मानन्द, यानी उसमें श्रास्वादन की विविधता, हर्ष, भय, रति इत्यादि विभिन्न भावों की पृथक्-पथक् अनुभूति के स्थान पर एक निर्विशिष्ट आनन्द की प्राप्ति होती है। यह निर्विशिष्ट ग्रानन्द ही रस का चिन्मय ग्रंग है, जिसका रसानन्द में प्राधान्य होता है ग्रौर जिसकी ग्रपेक्षा उसमें मृण्मय ग्रंश कम होता है। मेरा ग्रनुमान है कि इस ग्रात्मवादी मत में वैविध्य के परिहार पर जो जोर दिया गया है, उसका तात्पर्य भावों की विविधता के एकीकरण से नहीं होना चाहिए था, वरन प्रेक्षक के व्यक्तिगत इन्द्रियबोध के लोप से। नाट्य में जिन भावों का सम्प्रेषण किया जाता है, प्रेक्षक के मानस में उनका उदय ग्रौर उत्कर्ष उसकी ग्रपनी इन्द्रियों की प्रित्रयात्रों द्वारा नहीं होता। वस्तुतः, किव द्वारा प्रस्तुत शब्द-सीन्दर्य एवं नट द्वारा प्रस्तुत अभिनय-कला दोनों मिलकर ही उसे रित इत्यादि भावों की चरम अनुभूति करा देते हैं। चूँ कि अपनी निजी इन्द्रियों के साधन के विना प्रेक्षक को भावोल्लास की प्राप्ति होती है, इसलिए उसके व्यक्तित्व की पृथक् सत्ता का बोध प्रेक्षागृह में उसे नहीं रहता। सभी प्रेक्षक मानों एक सामान्य मानसिक वातावरण में रम जाते हैं। इसे ही साधारणीकरण कहा जाता है। विविधता के परिहार से यही तात्पर्य है कि प्रेक्षकों की विविध अनुभृतिशील सत्ताएँ एक साधारणीकृत भावबोध में समा जायँ। यही रसानन्द की निर्विशिष्टता है।

लेकिन, इसका ग्राशय यह नहीं है कि जिन विभिन्न भावों को किव ग्रौर नट प्रेक्षक तक पहुँचाते हैं, उनकी ग्रपनी विशेषताएँ ही रसानन्द की घड़ी में गायव हो जाती हैं। ग्रात्मवादी पण्डितों ने हर्षादि ग्राटों भावों की चरम ग्रनुभूति को एक ही प्रकार का 'ग्रानन्द' माना। भरत के शब्द 'हर्षादि' में उन्होंने 'ग्रादि' की ग्रवहेलना कर रित, भय, जुएसा इत्यादि भावों की विशिष्टता को भुलाकर 'हर्ष' को ग्राघ्यात्मिक तल्लीनता ग्रथवा चिदानन्द का लगभग पर्याय ही मान लिया। उन्होंने रसानन्द के चिन्मय ग्रंश की प्रधानता का ग्रथं लगाया—भावों की विविधता का लोप। यह भ्रम था। रस की चिन्मयता के माने हैं प्रेक्षक की ग्रनुभूति में उसकी इन्द्रियजन्य प्रित्रया का ग्रभाव। व्यक्तिगत इन्द्रियवोध न होने के कारण ही व्यक्ति (प्रेक्षक) की सत्ता प्रेक्षागृह के सामान्य ग्रथवा साधारणीकृत

१. डॉ॰ नगेन्द्र: रससिद्धान्त, पृ॰ ११३।

वोध में समाविष्ट हो जाती है। पर, प्रत्येक भाव की विशिष्टता बरावर रहती है। यह विशिष्टता किव और नट की कला के सामंजस्य की देन है। वस्तुतः, दृश्यकाव्य में स्थूलता और विविधता बरावर रहती हैं। अभिनय द्वारा भावों की अभिव्यक्ति करते समय नट अपने अंगों और कितपय इन्द्रियों के संचालन से विभाव, अनुभाव, संचारी इत्यादि का नियोजन करता है। वाणी और स्वर, मुद्रा और अंगप्रक्षेप ये सभी अर्थ-विशेष और भाव-विशेष को अभिव्यक्त करने के लिए तदनुकूल प्रस्तुत किये जाते हैं। प्रेक्षक के हृदय में जो उद्देग इसके परिणामस्वहप उदय होता है, वह भी उसी भाव-विशेष का परिचायक होता है। आत्मवादी रस-पण्डितों का अभिनय-कला से व्यावहारिक सम्पर्क कम होने के कारण नाट्य के स्थूल और विविध उपकरणों की महत्ता को उन्होंने नहीं समझा। अतः, भरत द्वारा निर्दिष्ट रसानन्द की इस कलात्मक आधारिशला की उन्होंने उपेक्षा की और उसे आध्यात्मिक उपलब्धि का रूप देने लगे।

नाट्य-रस अपने में आध्यात्मिक उपलब्धि नहीं है, किन्तु मध्ययुग के उन सन्त और वैष्णव नाटककारों ने, जिनकीशैलियाँ वर्तमान परम्पराशील नाट्य का बहुत बड़ा अंग हैं, उसे आध्यात्मिक सन्देश का साधन बनाया। नाट्यानन्द अथवा नाट्य-रस के आस्वादन की प्रक्रिया और उसके प्रभावस्वरूप प्रेक्षागृह में भावलोक के साधारणीकरण का उन्होंने अद्भुत उपयोग किया और यों नाटक को आध्यात्मिक प्रेरणा का माध्यम बनाने की एक ऐसी पद्धति कायम की, जिसकी आत्मवादी रसपण्डितों ने भी कल्पना नहीं की थी। उन्होंने देखा कि नाटक के प्रदर्शन में किंव के शब्दसौध्ठव एवं नट के अभिनय-कौशल से जो रसप्रवाह होता है, वह प्रेक्षक के मानस में एक ही साथ दो तरह की स्थित उत्पन्न कर देता है: एक तो कला के स्थूल सौन्दर्य से स्फुरित चेतना, और दूसरी (साधारणीकरण के परिणामस्वरूप) अहं की विलुष्ति।

"यह विलक्षण मनःस्थिति, जिसमें एक श्रोर तो भौतिक अनुभूति सजगता की चरमावस्था पर होती है और दूसरी श्रोर प्रेक्षक का श्रहं—श्रपनी पृथक्ता का बोध, एक माधारणीकृत अनुभूति में थोड़े समय के लिए विलय हो जाता है, अध्यातम के बीजारोपण के लिए उर्वरा भूमि होती है। मध्ययुगीन सन्तों ने रस-प्रिक्ष्या की इस उपलब्धि से फायदा उठाया। उन्होंने नाट्य-रस के फलस्वरूप श्रहं के अस्थायी लोप या 'सस्पेन्शन' को भिक्त-प्रेरणा, आध्यात्मिक विलास श्रौर अलौकिक भगवत्स्वरूप के दर्शन के लिए एक 'वेस' यानी भूमिका माना। रसानुभूति को इस भूमिका से ऊपर उठाकर प्रेक्षक की भगवद्रति में प्रेरणा ही वह 'ब्रह्मानन्द'-सहोदर अनुभूति है, जिसे कुछ विद्वानों ने भिक्तरस की संज्ञा दी है। 'भिक्तरस' एक अलग रस है या नहीं, इसपर काफी चर्चा हुई है श्रौर विद्वानों में इस विषय पर मतभेद है। जहाँतक नाट्य का सम्बन्ध है, हमारे विचार में भिक्तरस एक पृथक् नाट्यरस नहीं है। वह तो विभिन्न रसों के परिपाक के फलस्वरूप सजग उस मानसिक स्थिति का भगवदुन्मुख होना है, जिसमें श्रहं के लोप का आभास होता है। श्रुगार, वीर, करण इत्यादि रसों का आस्वादन भगवदुन्मुखता के लिए भूमिका है, सोपान है,

परिणित नहीं। सन्त नाटककारों ने रसास्वादन को साधन माना, साध्य नहीं। उनका साध्य उसके बाद आता है। इसलिए जिस 'ब्रह्मानन्द-सहोदर' की इतनी चर्चा होती रही है, वह वस्तुत: रसानुभृति के उपरान्त भगवदुन्मुखी तन्मय स्थिति है।" है

परम्पराशील नाट्य की भिक्तप्रधान शैलियाँ (रासलीला, भागवतमेल, यंकियानाट, इत्यादि) इसी भगवदुन्मुखी लवलीनता को लक्ष्य मानकर प्रेक्षक को रसिनमन्न करती हैं। इसिलए, प्रत्येक रथल पर किसी-न-िकसी भाव को वार-वार दुहराकर, शब्दालंकारों, मुद्रायों, गान, नृत्य इत्यादि उपकरणों से प्रदीष्त कर प्रेक्षक को भाविवह्लल किया जाता है। ग्राधुनिक दृष्टि से जो गीतमय संवाद हमें ग्रतिशयोक्तिपूर्ण ग्रौर पुनरुक्तियों से दूपित जान पड़ता है, वह वैष्णव ग्रौर सन्त-नाटककारों की दृष्टि में एक ग्रनिवार्य साधन है। राधाकृष्ण की उद्दाम श्रृंगारलीला, हिरण्यकशिपु का प्रचण्ड रोप, कृष्ण के कालियह्रद में कूद जाने पर यशोदा का विलाप—ये सभी प्रेक्षक को उस मनोदशा में ले जाने के तरीके हैं, जहाँ एक ग्रोर तो वह कलात्मक सौन्दर्य से झूमने लगता है ग्रौर दूसरी ग्रोर ग्रपने ग्रहं को भूल जाता है। ऐसी स्थित पैदा कर लेने पर भक्त नाटककार झट से भगवान् का गुणानुवाद ग्रौर भगवद्भिति की महिमा का—(प्रायः सूत्रधार ग्रथवा समाजी के मुख से, ग्रथवा ग्रन्य किसी पात्र के मुख से)—वखान करवाता है। उस मनःस्थित में प्रेक्षक उस सन्देश को सहज ही ग्रहण कर पाता है, जैसे वर्षा से गीली की गई धरती में बीज डालने से प्रस्फुटन ग्रासानी से हो जाता है।

भक्त नाटककारों ने रसिनिरूपण को एक तरह की सम्प्रेषण-पद्धित (कम्यूनिकेशन प्रोसेस) बनाकर अपने सन्देश को प्रेक्षकों तक पहुँचाया। नाट्य द्वारा शिक्षा प्रदान का यह एक अनूटा प्रयोग था, अनुटा इसिलिए कि सन्देश देने की प्रक्रिया काव्य-गुण के उत्कर्ष के विपरीत नहीं थी। शुष्क सन्देश और उद्बोधन का ताँता लगाकर रित, शाँथ, हास्य इत्यादि के प्रवाह को अवरुद्ध नहीं किया गया, वरन् भावोदिध के भीषण उद्देलन और मन्थन द्वारा ही भिक्त और ज्ञान का अमृत प्रस्तुत किया गया।

भक्त नाटक कारों की इस सम्प्रेषण-पद्धित का प्रभाव अन्य परम्पराशील नाट्यविधाओं पर भी पड़ा। इस पद्धित के सन्दर्भ में परम्पराशील नाट्य में चरम भावकता और घोर रसप्लावन के बीच उपदेशों और स्तुतियों के द्वीपों की स्थित इतनी अस्वाभाविक नहीं लगती, जितनी प्रायः समझी जाती है।

१. यह उद्धरण मैंने अपने 'भाषानाटक-संग्रह' की भूमिका से लिया है। देखिए: 'प्राचीन भाषानाटक संग्रह': सं० श्रीजगदीशचन्द्र माथुर श्रीर डॉ० दशरथ स्रोझा, हिन्दी-विद्यापीठ, श्रागरा-विश्वविद्यालय।

### रंग-व्यवस्था

### रंगशालाओं की स्थिति:

परम्पराजील नाट्य की रंगस्थली के विवरण में सबसे पहले मन्दिर और देवस्थान का उल्लेख अपेक्षणीय है। मन्दिर भारतीय समाज में केवल पूजन का केन्द्र नहीं रहा है, विल्क सामुदायिक जीवन, मनोरंजन तथा कला-सौन्दर्य का भी। मन्दिर में कलाओं की अभिव्यक्ति द्वारा रसनिमज्जित भक्त-हृदय धर्म और नीति के उद्देश को प्राप्त करने के लिए अधिक सजग और सचेत हो जाता है।

जिस भाँति प्राचीन मन्दिरों की वाहरी भित्तियों तथा प्रकारम् पर तो अनेक प्रकार की मूर्तियाँ और चित्र अंकित रहते थे, किन्तु भगवान् की मूर्तिवाले गर्भगृह में नितान्त सादगी और अलंकरण-विहीनता होती थी, उसी प्रकार मन्दिर के वाहरी हिम्से में नट-मन्दिर में तो नाट्य और संगीत के विविध स्वर झंकृत होते रहते थे, जब कि गर्भगृह के निकट मन्त्रोच्चार और आरती का ही निर्घोप सुन पड़ता था। इसी दर्शन के आधार पर मन्दिरों में रंगशाला का निर्माण हुआ। धारवाड़ में मुगुड नामक स्थान में एक मन्दिर में सन् १०४५ ई० का एक शिलालेख है, जिसमें श्रीमान् महासामन्त मार्तण्ड्य्या द्वारा नाट्यशाला वनाये जाने का उल्लेख है। ग्यारहवीं सदी से उन्नीसवीं सदी तक वरावर दक्षिण भारत के मन्दिरों में नट-मण्डप बनाने की परम्परा रही। जयदेव के गीतगोविन्द के प्रदर्शन की परम्परा ने मन्दिरों और रंगशाला का यह नाता स्थायी कर दिया। श्रीमद्भागवत से प्रसंगों को नृत्य-नाट्य में प्रस्तुत करना मन्दिर की कार्यप्रणाली का अभिन्न अंग वन गया।

य्राजकल नाट्य-प्रदर्शन के लिए रंगशालाएँ विशेषतः केरल में विचूर के मन्दिरों में 'क्थाम्वलम्' के नाम से विख्यात हैं। ग्रसम के मटों में रंगशाला का नाम 'भाग्रोनाघर' ग्रथवा 'रभा' होता है। क्थाम्वलों की परम्परा कुलशेखरवर्मन् द्वारा दसवीं शताब्दी में प्रारम्भ की गई। क्थाम्वलम् लकड़ी ग्रथवा पत्थर के वने मण्डप होते हैं ग्रौर प्रायः लकड़ी, वाँस, खर इत्यादि से बनाये जाते हैं। ग्रजकोत्र में रासलीलाग्रों के लिए भी मन्दिरों के निकट छोटे रासमण्डप बनाने की प्रथा वर्षों से रही है ग्रौर वृन्दावन में स्थान-स्थान पर इस तरह मण्डप वने हुए हैं। बरसाना ग्रौर नन्दगाव में गर्भगृह के सामने ही मण्डप में कभी-कभी लीलाग्रों का ग्रभिनय होता था। तंजौर के निकट मेलात्तूर गाँव में नृसिह-मन्दिर के सामने जो गली है, वहीं पर रंगशाला प्रति वर्ष बनाई जाती है। बंगाल में जाता का प्रदर्शन प्रायः मन्दिरों के ही ग्रहाते में होता है। गुजरात की भवई के कुछ प्रदर्शन ग्रावू के निकट ग्रम्वाजी के मन्दिर में किये जाते थे। इसी भाँति हिमालय के करियाला-नाट्य की व्यवस्था कभी-कभी स्थानीय लोक-देवता (जिन्हें 'वलराज' ग्रथवा 'विज्जू देवता' कहा जाता है) के मन्दिर के निकट खेला जाता है।

मन्दिरों की रंगशालाओं में यह आवश्यक नहीं है कि केवल धार्मिक या साम्प्रदायिक नाट्यों का ही श्रभिनय हो। किन्तु, प्रायः यह अनिवार्य होता है कि नाट्योत्सव के पहले श्रीर बाद में जिस देवता के मन्दिर के पास श्रिभनय हो रहा है, उसके पूजन की विशेष व्यवस्था हो। प्रायः मूर्त्ति को श्रोभायाता के साथ नाट्योत्सव के पहले बाहर लाया जाता है श्रीर उसके सम्मुख ही प्रदर्शन होता है। केरल श्रीर श्रसम में ही विशेषतः मन्दिरों का सीधा उत्तरदायित्व इन नाट्यों के प्रदर्शन के विषय में होता है। श्रन्यत्न मन्दिरों से विशेष संरक्षण प्राप्त नहीं होता श्रीर नाट्योत्सव का श्रायोजन करनेवालों को धन इत्यादि की व्यवस्था करनी पड़ती है।

मन्दिरों के बाद ग्रामीण मेलों ग्राँर उत्सवों के ग्रवसर पर प्रायः ग्रांचिलिक नाट्य ग्राभिनीत होते हैं। बिहार के सोनपुर मेले में तो बहुत पुराने जमाने से परम्पराशील नाटक प्रस्तुत करने की प्रथा रही है। प्रसिद्ध कलामर्मज्ञ ग्राँर इतिहासकार श्री ग्रो० सी० गांगुली का कथन है कि भगवान् बुद्ध के समय में भी मगध के मेलों में नाट्य-प्रदर्शन होता था। यहाँतक कि एक मण्डली ने ग्रानन्द से भगवान् बुद्ध के जीवन पर ग्राधारित नाटक-प्रदर्शन करने की ग्रनुमित माँगने की भी धृष्टता की थी।

शामियानों तथा तम्बुत्रों में मेलों के श्रवसर पर रंगशाला बनाने की प्रथा महाराष्ट्र में रही है श्रौर दिल्ली में निजामुद्दीन के उर्स पर भी इस प्रकार के प्रदर्शन देखे गये हैं।

मेलों के अतिरिक्त विवाहोत्सव, पुत्रजन्म तथा इसी प्रकार के पारिवारिक प्रयोजनों के लिए भी पारम्परिक नाट्यों का प्रदर्शन होता रहा है। उत्तरप्रदेश और पूर्वी पंजाव में साँग और संगीत संरक्षकों के घरों के सामने तथा वरामदों में दिखाये जाते हैं। त्रज की रासलीला-मण्डलियों को तो दूर-दूर तक विवाह तथा अन्य प्रकार के उत्सवों के लिए ठेके मिलते हैं। वीस वर्ष पहले तक रासलीला-मण्डलियाँ रंगून में भी लीला-प्रदर्शन के लिए जाया करती थीं। विदेसिया तथा भोजपुर-क्षेत्र की अनेक मण्डलियों की आमदनी हावड़ा के आसपास प्रदर्शन से ही होती है। इन ठेकों पर काम करनेवाली मण्डलियों के लिए थियेटर-हॉल नहीं होते। मुझे केवल दो ही थियेटर-भवन का ज्ञान है, जिन्हें परम्पराणील नाट्य-मण्डलियों के लिए उपलब्ध किया जाता है। पूना में एक मुसलमान सज्जन अब्दुल जम्बा महाराष्ट्र की तमाणा-मण्डलियों के लिए एक रंग-भवन रखे हुए हैं। वर्षाकाल में जब तमाणा-मण्डलियाँ विभिन्न नगरों में जाकर खेल नहीं दिखा सकतीं, तब अब्दुल जम्बा के रंगभवन में ही एक के बाद एक तमाणों के प्रदर्शन होते हैं। दूसरा ऐसा भवन मक्षा नगर के बाहर एक उपनगर में है, जहाँ मैंने 'मदुरा वाँयज' नामक एक पुरानी मण्डली द्वारा प्रस्तुत पौराणिक नाटक देखा। तिमलनाडु की ये मण्डलियाँ परम्परागत आंचलिक नाट्य से कुछ भिन्न पारसी थियेटर-परम्परा में अपने खेल दिखाती हैं।

परम्पराशील रंगशाला की एक सामान्य विशेषता यह है कि प्रायः बैक-ग्राउण्ड ग्रीर सीनरी इन रंगशालाग्रों में होते ही नहीं। सम्भव है, यदि मध्ययुग में राज्य का संरक्षण प्राप्त होता, तो यहाँ भी यूरोप की तरह सीन-सीनरीवाली रंगशाला विकसित हो जाती। किन्तु, इस तरह की भव्यता के साधनों के ग्रभाव में परम्पराशील नाट्य में दो प्रकार का ग्रान्तरिक सौन्दर्य विकसित हुग्रा। एक तो यह कि साधारण-से-साधारण नाट्य में भी शब्द-सौन्दर्य ग्राँर ग्रथं-चमत्कार पर जोर डाला गया ग्राँर इस तरह परम्पराशील नाट्य

परवर्ती भड़कीले नाट्य की अपेक्षा अधिक काब्यात्मक रहे। दूसरे, सादे बैक-भाउण्ड के कारण वेण-भूषा में बहुरंगी चमत्कार प्रस्तुत किया जाने लगा और गीत और नृत्यद्वारा इंप्टब्य को आकर्षक बनाने की चेप्टा होती रही।

### रंगशालाओं के प्रकार और अंग :

परम्पराशील नाट्य के प्रेक्षक प्रायः खुले स्थानों में बैठते हैं, ग्रथवा ऐसे मण्डपों में, जो चारों तरफ से बन्द नहीं होते। भरत हारा निर्दिष्ट नाट्य-मण्डप का कोई उदाहरण न रहने के कारण हम इन परम्पराशील नाट्यों के प्रदर्शन से ही प्राचीन वातावरण का कुछ अनुमान कर सकते हैं। उत्तर कर्नाटक में यक्षगान की एक शैली का नाम है 'वयलाट'। वयालु का अर्थ है खुला हुआ स्थान और आट के मानी है खेल अथवा लीला। कश्मीर और हिमाचल में शीत होते हुए भी प्रायः नाट्य-प्रदर्शन खुले में ही होते हैं। किन्तु, हिमाचल के 'करियाला' में प्रायः दर्शकों के निकट अग्नि जलाकर रखी जाती है और वहीं मुदंग और ढोल वजानेवाले बैठकर अपने साजों को ठीक करते रहते हैं।

अन्यत असम के रभा तथा भाग्रोनाघर का उल्लेख हुन्ना है। शायद भाग्रोनाघर सबसे अधिक विधिवत् निर्मित रंगशाला है। लगभग सौ गज लम्बे और २० गज चौड़े इस मण्डप की छत दुहरी होती है, स्तम्भ लकड़ी के होते हैं। छत के भीतरी भाग को कपड़े से ढका जाता है। मण्डप की भूमि कच्ची, किन्तु अच्छी तरह पुती हुई होती है। स्तम्भों को पाँच फुट की ऊँचाई तक कपड़ों से अलंकृत किया जाता है।

मण्डप के एक ग्रोर कुछ ऊँचाई पर थापना, यानी वह स्थान होता है, जहाँ भागवत ग्रन्थ रखा रहता है। दूसरी ग्रोर गायन-वायन. यानी गायकों ग्रौर वाद्यकारों की मण्डली वैठती है। वीव में ४० गज की ग्रायताकार भूमि को रंगस्थली कहा जाता है, जिसके दो ग्रोर दर्शक बैठते हैं। ग्राभनेतागण उस तरफ से प्रवेश करते हैं, जिधर गायन-वायन-मण्डली बैठती है। रंगस्थली के ऊपर एक चन्दोवा तना रहता है। नाटक में विभिन्न स्थानों को दिखाने के लिए रंगस्थली के दोनों ग्रोर छोटी-छोटी चौकियाँ रखी रहती हैं। उदाहरणत:, एक चौकी द्वारकापुरी की, दूसरी कुण्डनपुर की, तीसरी मथुरा की इत्यादि। जब दूत कुण्डनपुर से द्वारका जाता है, तब एक चौकी से दूसरी चौकी तक याता इस भौति करता है, मानों कोसों का सफर कर रहा हो। भाग्रोनाघर की रंगस्थली की यह पद्धति युरोप में मध्ययुग में जो साम्प्रदायिक चर्च नाटक खेले जाते थे, उनकी रंगस्थली की ग्रैली के समान है। इसका विवरण एलर्डाइस निकल ने ग्रपने ग्रन्थ वर्ल्ड द्वामा में किया है ग्रौर उसमें दिये गये चित्र से ग्रसम के भाग्रोनाघर की रंगस्थली बहुत कुछ मिलती-जुलती है।

तिमलनाडु में मेलात्तूर की रंगशाला में गली को लगभग सौ गज तक नारियल के छप्पर से ढक दिया जाता है। हिमाचल में दो पहाड़ियों के बीच खुले हुए स्थान को अखाड़ा वनाया जाता है और वहीं अग्नि जलाकर अभिनय होता है। दर्शक तीन ओर बैठते हैं और बीच में नटों के आने-जाने के लिए एक वीधि छोड़ी जाती है। हिमाचल के अखाड़ा

की भाँति ही पूर्णिया जिले के 'विदापत नाच' में ग्रिभनय के स्थान को रंगस्थली कहा जाता है। जाता में मंच थोड़ा ऊँचा होता है ग्रीर उसके चारों ग्रोर दर्शक बैठते हैं।

उत्तरप्रदेश ग्रीर दिल्ली में रामलीला का जो प्रदर्शन होता है, उसकी रंगस्थली कहीं ग्रधिक विशाल होती है, चूंकि प्रेक्षकों की संख्या भी उसी अनुपात में ग्रधिक होती है। उत्तरप्रदेश में रामलीला के लिए लगभग पाँच साँ गज की ग्रायताकार भूमि के चारों ग्रोर खेमे लगा दिये जाते हैं, इसे बाड़ा कहते हैं। बाड़ के ग्रन्दर चित्रकूट, लंका, पंचवटी इत्यादि के लिए ग्रलग-ग्रलग स्थान नियत होते हैं। इस तरह नाट्य-गित ग्रीर व्यापार का एक विविध ग्रीर प्रभावकारी चित्र प्रेक्षक के सामने ग्रा जाता है। दिल्ली की परम्पराशील रामलीला में ६ फुट से कुछ ऊँचा मंच बनाया जाता है। मंच लगभग साँ गज लम्बे ग्रीर तीस गज चाड़े पथ के रूप में होता है। बिल्लयों पर तस्ते बाँधकर इसका निर्माण किया जाता है। एक सिरे पर लंका ग्रीर दूसरे सिरे पर चित्रकूट। प्रेक्षक लम्बाई के दोनों ग्रीर खड़े या बैठे रहते हैं।

रामलीला की विशाल रंगस्थली के मुकाविल मालवा श्रौर राजस्थान की माँच-शैली की भव्यता का ग्राधार है एक ही मंच पर ग्रनेक स्तरों का प्रदर्शन। माँच संस्कृत के मंच का ग्रपभंश है। इसके लिए करीव १०-१२ फुट ऊँचा मंच तैयार किया जाता है। जाँन मैलकम ने उनीसवीं सदी में माँच के जो प्रदर्शन उज्जैन के पास देखे, उसमें उन्होंने 'तीन-खन का खेल' नामक माँच का उल्लेख किया है। चौमुहाने पर एक तिमंजिला मंच खड़ा किया गया था। सबसे नीचे की मंजिल पर घर के भीतरी कक्ष में चौपड़ खेलने का ग्रिभनय दिखाया जा रहा था। बीचवाली मंजिल पर एक नृत्य हो रहा था ग्रौर सबसे ऊपर गंजफा के खेल दिखाये जा रहे थे। यद्यपि ग्राजकल माँच में इस तरह की तीन मंजिलें नहीं दिखाई जाती हैं, तथापि मंच काफी विशाल होता है ग्रौर उसके ऊपर विविध रंग के चँदोवे ताने जाते हैं। राजस्थान में माँच से मिलता-जुलता 'तुर्रा किलिगी' नामक एक नाट्य होता है, जिसके लिए ऐसा मंच बनाया जाता है, जिसके दो तरफ ऊँचे महल ग्रौर बीच में खुला युद्धस्थल होता है। दो स्तर के इस भाँति के मंच बनाने की ग्रैली उत्तर भारत के ग्रनेक नाट्यों में पाई जाती है। नौटंकी ग्रौर संगीत के मंच में भी चारों तरफ एक नीचे स्तर का मंच होता है, जो ऐसे दृश्यों में विशेष काम ग्राता है, जहाँ गायक गली से मकान पर कमन्द फेंककर चढ़ जाता है।

किसी भी परम्पराशील रंगशाला में उस तरह का पर्दा नहीं होता, जैसा ग्राधुनिक नागरिक रंगमंच में। संस्कृत-रंगमंच पर यवनिका ग्रीर पटी को लेकर विद्वानों में प्रक्सर चर्चा रही है। यवनिका 'ड्रॉप कर्टेन' के ढंग का पर्दा नहीं होता। उसे तो दो व्यक्ति उस समय लेकर खड़े होते हैं, जब किसी प्रधान पात्र या पात्री का प्रथम प्रवेश होनेवाला होता है। पात्र स्वयं भी पर्दे को ऊपर के छोर पर पकड़े रहता है। प्रवेशगीत गाया जाता है, जिससे दर्शकों की उत्सुकता बढ़ जाती है। तब धीरे-धीरे करके पात्र का प्रथम दर्शन होता है। इसी को परम्पराशील रंगशाला में यवनिका-उत्थापन कहते हैं। ग्राजकल ब्रज की रासलीला में लीला प्रारम्भ करने के पहले मुख्य पात्र-पात्री, राधा-कृष्ण

आदि की झाँकियाँ बहुत कुछ इसी प्रकार दिखाई जाती हैं। किन्तु, रासलीला में एक पृष्ठभूमि का पर्दा भी टँगा रहता है। इसे 'पिछवई' की संज्ञा दी गई है। असम के अंकिया नाट में जो यवनिका सामने लाई जाती है, उसे आड़-कापड़ कहते हैं। यहाँ में उत्तर बिहार के 'विदापत नाच' का भी उल्लेख करना चाहँगा। जिस तरह से यवनिका-उत्थापन के समय असम, केरल एवं अन्य स्थानों में गान और वाद्य-वादन होते हैं, उसी तरह एक प्रारम्भिक वाद्य-वादन 'विदापत नाच' में भी होता है। मजे की वात यह है कि इसे स्थानीय बोली में 'जमीनिका' कहते हैं। कहने की आवश्यकता नहीं कि यह शब्द यवनिका का अपभंश है।

स्पष्ट है कि परम्पराशील नाट्य में पर्दा दर्शकों ग्रीर मंच एवं पातों के बीच व्यवधान नहीं है। वह या तो किसी प्रधान पात्र का परिचय देने में व्यवहृत होता है ग्रथवा किसी देवी-देवता की स्तुति के लिए।

रंगस्थली पर पात्रों के प्रवेश की पढ़ित लगभग सभी श्रांचलिक नाट्यों में शोभा-यात्रा का स्वरूप लेती है। उत्तरप्रदेश की रामलीला में तो यह शोभायात्रा ही मुख्य नाटक की श्रपेक्षा श्रधिक महत्त्वपूर्ण बन गई है। किन्तु, पात्र-प्रवेश का सबसे समीचीन तरीका हिमाचल के करियाला तथा कश्मीर के भाँड़जशन में देखा जाता है। करियाला में पात्र प्रेक्षकों के बीच में होकर जाते हैं श्रीर उनसे परिहास भी करते जाते हैं।

दर्शकों के बैठने के लिए नाट्यशास्त्र में जो ब्योरेवार निर्देशन दिये गये हैं, उनका पालन केवल एक ग्रांचिलक रंगशाला में हमने देखा। माँच में रंगशाला का दाहिना भाग वयोवृद्ध दर्शकों के लिए निश्चित होता है। ठीक सामने चार खम्भे होते हैं, जिन्हें बाँदी के खम्भे कहते हैं ग्रीर जहाँ ग्रफसरों ग्रीर राजपुरुषों के लिए स्थान नियुक्त होता है। करियाला में स्त्रियाँ एक तरफ बैठती हैं ग्रीर पुरुष दूसरी तरफ। रामलीला में बाड़े के चारों ग्रीर कुछ मचान खड़े किये जाते हैं, जिनपर स्त्रियाँ बैठती हैं। उड़ीसा के गंजाम जिले में प्रह्लादनाटक के प्रदर्शन में दो मण्डलियाँ ग्रिभनय करती हैं ग्रीर उन दोनों मण्डलियों के बीच दर्शक बैठते हैं। इस तरह हम देखते हैं कि परम्पराशील रंगशाला में भेदभाव बहुत कम है ग्रीर दर्शकों ग्रीर नटों के बीच एक तरह की ग्रात्मीयता है, जो नागरिक रंगशाला के ग्रीपचारिक बातावरण में लुप्त हो गई है।

प्राचीन नाट्यशास्त्र में 'ग्रीन रूम' के लिए नेपथ्य ग्रौर सज्जागृह ये दो शब्द प्रयुक्त हुए हैं। मैंने वयलाट यक्ष-गान में जो सज्जागृह देखा, वह एक तम्बू की तरह का था—मंच से लगभग दस गज दूर। उसके कोने में स्वस्तिका खिची थी, नारियल, चावल इत्यादि रखे थे। स्वस्तिका के निकट किरीट भी था। ग्रसम के ग्रंकिया नाट में 'ग्रीन रूम' को 'छघर' कहते हैं, जो छद्मगृह का ग्रपभ्रंश है। 'छघर' से पान्न गायन-वायन के पास होते हुए रंगस्थली में जाते हैं।

प्रायः उत्तर भारत के अन्य नाट्यों के प्रदर्शन में 'ग्रीन रूम' को अलग करने की प्रथा नहीं है। गायक-वृन्द के निकट ही वे पात्र बैठे रहते हैं, जिन्हें बाद में प्रवेश करना होता है।

रंगणाला में गायकों ग्रीर वाद्यकारों की मण्डली के लिए स्थान की विशेष महत्ता है; क्योंकि पदों ग्रीर ग्रीपचारिक दृश्य-परिवर्तन के ग्रभाव में गीत ग्रीर वाद्य-वादन ही कथासूत्र को शृंखलाबद्ध करते हैं तथा प्रसंगों के बीच कालाबिध में पूरक का काम करते हैं। सूत्रधार इस मण्डली का ग्रभिन्न ग्रंग होता है ग्रीर कहीं-कहीं उसका प्रमुख भी। गुजरात की भवई में दो नटों को ग्रादेश मिलता है कि वे एक वृत्ताकार मंच तैयार करें, जिसे 'पौढ़' कहा जाता है ग्रीर जिसपर गान-मण्डली बैठती है। ग्रसम के ग्रंकिया नाट में इस मण्डली के लिए एक ग्रत्यन्त समीचीन शब्द है—गायन-वायन। ग्रसम के भाग्रोनाघर के एक सिरे पर तो भागवतग्रन्थ रखा रहता है ग्रीर दूसरे सिरे पर एक गढ़े पर गायन-वायन बैठते हैं। दोनों के बीच में एक लम्बे पथ की भाँति रंगस्थली होती है। सूत्रधार ग्रपनी घोषणाग्रों ग्रीर प्रवचनों के बाद गायन-वायन के निकट ही जा बैठता है। रासलीला के छोटे-से मण्डप में गायक ग्रीर वाद्यकार, जिन्हें समाजी कहा जाता है, रंगस्थली में ही बैटते हैं, तािक बाल-नटों को निर्देशन देने में सुविधा हो। माँच-रंगमंच पर ठीक पीछे एक स्थान गायक-मण्डली के नियत है, जिसे टेक-का-पाट कहते हैं, ग्रानी वह पाट, जहाँ से नाट्यगीतों की टेक उठाई जाती है। वस्तुतः, यह टेक ही वह ग्रदृश्य, किन्तु श्रव्यसूत है, जो नाटक की गित को संचालित करता है।

यह टेक महाराष्ट्र के 'तमाशा' में इतनी जरूरी है कि वहाँ गायक-मण्डली नटनिट्यों के ठीक पीछे खड़ी होकर ही गीत की रीढ़ को सँभाले रहती है। दक्षिण की तो
लगभग सभी नाट्यशैलियों में गायकवृन्द ग्रिभ नेताश्रों की पृष्ठभूमि की भाँति खड़े रहते हैं।
यही काश्मीर रंगमंच की परिपाटी है। किन्तु साँग, नौटंकी में गुरु अथवा उस्ताद अपनी
मण्डली के साथ मंच पर या उसके निकट बैठते हैं। यात्रा में भी यही नियम है और
शायद रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने अपनी नृत्य-नाटिकाश्रों में मंच पर ही बैठने का नियम
यात्रा की पद्धति के अनुसरण में निर्धारित किया।

### सेटिंग और मंच-व्यवस्था :

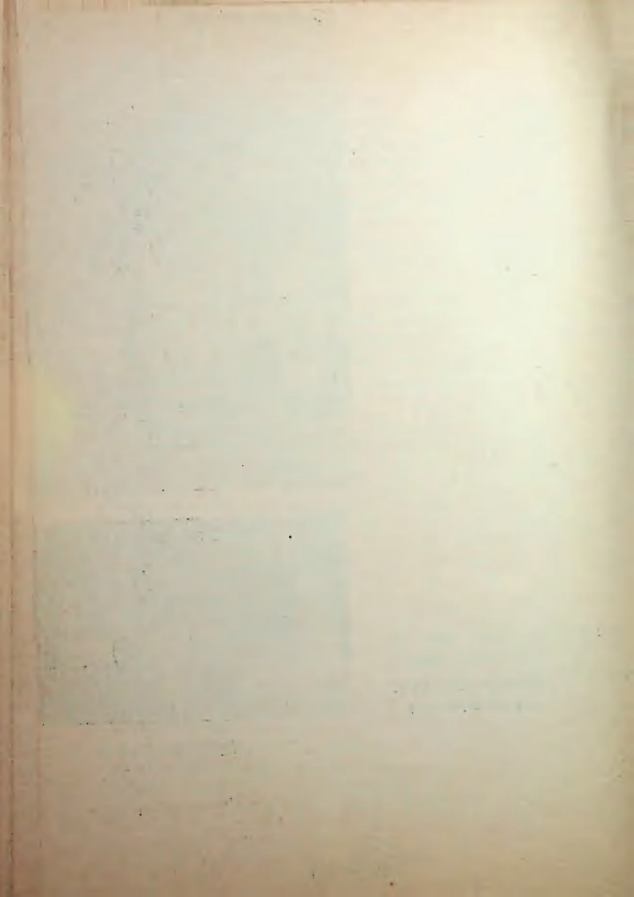
मंच पर गान-मण्डली की उपस्थित के कारण कुर्सी इत्यादि, या स्टेज प्रापर्टी लिए स्थान नहीं रहता। वैसे भी अधिकतर पान खड़े ही रहते हैं, राजा या ऋषि-मुनि के लिए आसन की व्यवस्था कभी-कभी की जाती है। अंकिया नाट में विभिन्न स्थानों के लिए जो चौकियाँ रखी रहती हैं, उनपर मुख्य पान संवादों के बीच में बैठ जाते हैं। चैतन्य महाप्रभु के जीवन पर आधारित जाना में शयनगृह के नाम पर एक पलंग-मान विद्या दिया जाता है। वस्तुतः, परम्पराशील नाट्य में वाणी, गीत और वेशभूषा द्वारा रसनिष्पत्ति का आविभाव किया जाता है, मंच पर स्थान-विशेषसूचक पदार्थों के यथातथ्य अथवा सांकेतिक नियोजन से वातावरण उत्पन्न करने की चेष्टा नहीं होती। किन्तु, फिर भी साधारण प्रेक्षकों में विस्मय और आह्नाद की उद्भावना के लिए उन रंगशालाओं में, जिन्हें राज्याश्रय अथवा देवालयों से संरक्षण प्राप्त होता रहा, चमत्कारपूर्ण प्रदर्शन किये जाते हैं। केरल के कृटियाट्रम् में कुछ पहले तक गरुड की उड़ान के लिए कुछ यन्न



ऊपर: केरल का कूडी ब्राट्टम्: अर्जुन श्रोर विदूषक (सुभद्रा-धनंजयम् का एक दृश्य)

नीचे : केरल का ईसाई नाट्य: चिंद्रु क्रुजेड का हश्य — चार्लमेंग अपने पार्षदों के साथ





तैयार किये जाते थे। नौटंकी में स्थाह्योश के अभिनय में फाँसी का दृश्य अत्यन्त चमस्कार-पूर्ण होता था। अंकिया नाट में रंगस्थली पर श्रीकृष्ण रथ पर चढ़कर आते हैं, जिसमें कागज और कूट के घोड़े के भीतर बैठे लोग उसे संचालित करते हैं। फिर भी, ये चमत्कारदृश्य अपवादस्वरूप हैं। आंचलिक नाट्यों की सामान्यतः प्रवृत्ति यह है कि नाटक की मूल प्रेरणा और संवाद का सीधा सम्प्रेषण प्रेक्षक तक किया जाय, उसमें व्यवधान कम-से-कम हो।

जबतक गैस के हण्डों और हाल ही में बिजली ने परम्पराशील रंगशाला पर धावा नहीं बोला था, तबतक दीपक अथवा मशाल के मन्द प्रकाश में पावों के रंग-विरंगे और गहरे प्रसाधन अत्यन्त आकर्षक रूप में प्रदीप्त होते थे। दक्षिण भारत में कहीं-कहीं अब भी दीपक की ज्योति की पूर्णतया उपेक्षा नहीं हुई है। केरल के नाटकों और कथकली-नृत्य-प्रदर्शन में अब भी पीतल का विशाल स्तम्भ मंच को सुशोभित करता है, चाहे हाँल में विजली के बल्व जगमगाते हों। दीपक की एक लाँ दर्शकों की ओर उन्मुख होती है और दूसरी अभिनेताओं की ओर। कर्नाटक के 'यक्षगान' एवं 'वयलाट' में नट के दोनों ओर मशाल लिये हुए दो अनुचर खड़े रहते हैं, और नट जैसे-जैसे आगे-पीछे चलता है, वैसे ही मशालधारी परिचारक भी। कर्नाटक से सैकड़ों मील दूर असम में भी मशालों का रंगशाला में प्रयोग होता है, किन्तु अधिक कलापूर्ण ढंग से। जब किसी प्रधान पात्र का प्रवेश होता है, तब दो व्यक्ति लकड़ी का मेहराव लेकर खड़े होते हैं, जिसके नीचे से पात्र प्रवेश करता है। इस मेहराव पर चार-पाँच छोटी-छोटी मशालें लगी होती है और ज्योंही पात्र उसके नीचे से गुजरता है, उसके चेहरे का प्रसाधन, उसकी आकृति और वेशभूषा जगमगा उठते हैं, सैकड़ों प्रेक्षक पलभर में पात्र और उसके शील एवं प्रवृत्तियों को पहचान लेते हैं।

परम्पराशील आंचिलिक रंगशाला का यह मन्द मधुर स्मिति-सा प्रकाश अब विजली हारा आकानत हो रहा है। विजली कोई बुरी वस्तु नहीं है, किन्तु उसके कलापूर्ण उपयोग के लिए सुरुचि और कौशल की दरकार है, जो सहज उपलब्ध नहीं। मैंने तिमिलनाडु के अत्यन्त शास्त्रसम्मत और प्राचीन शैली के अभिनयों पर भद्दे रंगों के स्लाइड्ज़ का प्रकाश पड़ते देखा है। वात यह है कि जनसाधारण के जीवन में, विशेषतः गौवों के वातावरण में, किसी भी प्रकार के न्तन साधन अपने में एक चमत्कार, एक तरह का जादू है। और जादू-टोना जनसमुदाय को स्वभावतः आकृष्ट करता है। विजली का जादू रंगशाला ही नहीं, मन्दिरों के ऊपर भी चढ़ रहा है। मैंने मदुरा के मीनाक्षी-मन्दिर में, ठीक गर्भगृह में 'निग्रन लाइट' के स्तम्भ देखे हैं, जिनपर औगरेजी में 'निग्रन लाइट कम्पनी' का नाम भी ग्रंकित था। मुझे लगा, मानों मीनाक्षी की सुन्दर आँखों में किरिकरी जा पड़ी हो!

# वेशभूषा और पूर्वरंग

वेशभूषा और प्रसाधन :

परम्पराशील नाट्य में भरत-नाट्यशास्त्र के दो श्रंगों का विशेष महत्त्व है। एक तो है श्राहार्य-ग्रिभनय, यानी वेशभूषा श्रीर श्रंगराग द्वारा पात्र के चिरत्न को प्रकट करना। दूसरा है पूर्वरंग, यानी मुख्य नाटक के प्रारम्भ होने से पहले स्तुति, प्रस्तावना, परिचय, पूजन इत्यादि की प्रिक्रियाएँ।

वेशभूषा और ग्रंगराग का ध्येय यथातथ्य का चित्रण करना नहीं है। पात के चित्र के अनुसार रंगों का विधान, उसकी प्रवृत्तियों के अनुकूल वस्त्रों का आयोजन णास्त्र-सम्मत विधि से किया जाता है। इस तरह का रूढिगत ग्राहार्य नियोजन दक्षिण के परम्पराशील नाट्य में प्रधिक पाया जाता है। फिर भी रूढियाँ तो देश-भर में व्यापक हैं। भरत के अनुसार विदूषक हाथ में वऋदण्ड लिये होता है। राजस्थान के स्याल नाट्य में तेजाजी का बन्धु, जो विदूषक ही है, इसी ढंग की लकड़ी साथ में रखता है। काश्मीर में विदूषक को मसखरा कहते हैं और वह भी एक टेढ़ी लकड़ी ग्रपने साथ रखता है। केरल के कूटियाट्टम् में विदूषक की सज्जा बड़ी सावधानी से की जाती है—मुख, वदन ग्रौर भुजाओं पर चावल का ग्राटा रंगा होता है; मस्तक, नासिका, कपोल पर लाल रंग लगा होता है; ग्रांखों में गहरा काजल, जो कानों तक फैला होता है; एक मूंछ ऊपर उठी हुई ग्रौर एक नीचे गिरी हुई। उसके पास भी उसी ढंग का टेढ़ा दण्ड होता है।

वेशभूषा में विविधता दो कारणों से म्राई है। एक तो मध्ययुग में मुसलमानी प्रभाव से लम्बे जामे पहनने की प्रथा चल निकली और दूसरे हिमालय और काश्मीर में सरदी के कारण सारे शरीर को इकनेवाले वस्त्र पहने जाने लगे। किन्तु, भारी और भव्य पोशाक ऐसे प्रदेशों में भी पहनी जाती है, जहाँ की जलवायु म्रधिक शीत नहीं है। वेशभूषा और म्रंगराग के विषय में कितनी तैयारी की म्रायश्यकता होती है, इसका एक नमूना कर्नाटक के यक्षगान में मिलता है। वहाँ के एक पात्र, बन्नदावेश, की तैयारी में घण्टों लगते हैं। डॉ॰ रंगनाथ ने यक्षगान की वेशभूषा के विषय में म्रपने मन्य (द कर्नाटक थियेटर) में ब्योरेवार वर्णन दिया है, जो यहाँ म्रप्रासंगिक न होगा: "यदि यम म्रथवा नृसिंह की भूमिका हो म्रथवा किसी राक्षस की, तो नट की कमर को बृहदाकार करने के लिए वस्त्रों म्रथवा साड़ियों से शरीर को लपेट दिया जायगा। पात्रों की म्रान्तरिक विशेषताम्रों को प्रदिश्त करने के लिए उपयुक्त रंगों के जामे (ढीले वस्त्र) पहराये जाते हैं, दैत्य के लिए काले और राजाम्रों, देवताम्रों मौर महानायकों के लिए कत्थई। उसके उत्रर शीभे के टुकड़ों से म्रलंकृत कढ़ाईवाली वास्कट पहनी जाती है। म्रामूषणों में प्रायः मोती और मूंगा के कण्टहार भीर मालाएँ, कोहुनी पर भुजकीर्ति, कलाई पर तोल पवाडा, भुजामों पर सोने की पत्ती, सिर पर मुकट, कानों में कर्णफूल, कमर से

'दगले' नामक कढ़ाईदार वस्त्र लटकता रहता है और पैरों में नुपूर। शिरस्त्राण ग्रीर मुकूट नाना आकार-प्रकार के होते हैं। सबसे ऊँचे मुकूट 'बट्टाल किरीट' कहलाते हैं, आभा-मण्डल-सहित ये मुकुट दशरथ और धर्मराज जैसे महत् पात्रों द्वारा धारण किये जाते हैं। राम और अर्जुन जैसे पात 'पौम्बे किरीट' पहनते हैं, शूर्पणखा इत्यादि राक्षसी मोरपंखों से सुसज्जित 'रावकसी किरीट' धारण करते हैं, ग्रौर हनुमान के मुकुट को 'हनुमन्तन किरीट' कहा जाता है। सफेद और काले कपड़े से बने और चाँदी की जरी और मोरपंख से अलंकृत आभामण्डल को 'सिरिमुडि' कहते हैं और कृष्ण एवं अभिमन्य जैसे पात इसे धारण करते हैं। मुख-प्रसाधन के लिए रंगों का चुनाव ग्रत्यन्त सावधानी से किया जाता है। देवताओं का रंग रक्तिम इवेत होता है।....कृष्ण का प्रसाधन मनोरम नीले रंग से किया जाता है। पहले समय में मुल रंगों को स्थानीय उपलब्ध रंग-पदार्थों (जैसे ग्रारडाल, इंगलीका कडिगे, बलप) से तैयार किया जाता है। रंगों के इस मूल स्तर, यानी जमीन पर ही पात की चरित्रगत विशेषताग्रों को लाल ग्रौर सफेद रंगों में ग्रंकित किया जाता है। .... नुसिंह, रावण, चण्डी ग्रीर यम जैसे प्रचण्ड या भव्य पात्रों की नासिका को कपास लगाकर ऊँचा उठा दिया जाता है, नेव वास्तविक ग्राकार से निग्ने बडे जान पड़ते हैं, और सफेद ब्दों की लड़ी चेहरे के चारों ग्रोर एक फ्रेम की भाँति ग्रंकित कर दी जाती है।"

दक्षिण भारत की अनेक नाट्यशैलियों में इस तरह के रूढिगत प्रसाधन और वेशभूषा का व्यवहार आजतक होता रहा है। उत्तर भारत का रंगमंच वेशभूषा-परम्परा का वरावर पालन नहीं कर सका और इसलिए उसमें एक-दो प्रमुख पात्रों को ही वेशभूषा मूल रूप में कायम रह सकी। अज की रासलीला में कृष्ण और उत्तरप्रदेश की रामलीला में राम को जिस तरह के जामे और चूड़ीदार पाजामे पहनाये जाते हैं, वे मुगलकालीन अथवा राजपूत-राजाओं के वस्त्रों से विशेष भिन्न नहीं हैं।

#### रूढियाँ और विविधता:

वेशभूषा ग्राँर ग्रंगराग एवं प्रसाधन के विषय में निम्नांकित सामान्य विशेषताएँ परम्पराशील नाट्यविधाग्रों में दीख पड़ती हैं:

- श्रधिकतर श्रांचिलिक नाट्यों में चटखीले रंग के कपड़े व्यवहार में लाये जाते हैं।
   इस तरह ग्रामों में जहाँ प्रकाश कम होता है, पात्रों को दूर से पहचाना जा सकता है।
- २. उत्तर ग्रौर दक्षिण दोनों ही नाट्यिवधाग्रों में रूढिगत वेशभूषा का प्रयोग होता है। फिर भी, उत्तर के कुछ नाट्यों में यथार्थ ग्रैली के वस्त्र भी प्रयोग में ग्राने लगे हैं।
- ३. देश-भर में मुखौटे रंगमंच पर काम में लाये जाते हैं। पौराणिक नाटकों में राक्षसों, गन्धवों इत्यादि के लिए मुखौटे लगाये जाते हैं। दक्षिण भारत में उत्तर की अपेक्षा मुखौटे अधिक कलापूर्ण और शास्त्र-सम्मत रंगों से अलंकृत होते हैं। कूटियाट्टम्-नाट्य के

१. दे० 'द कर्नाटक थियेटर' : डॉ॰ एच्॰ के॰ रंगनाथ।

नृिंसह का मुखौटा दो फुट से भी ग्रधिक दीर्घ ग्राकार का है ग्रौर उसके दर्शन-माल से ग्रलीकिक शिवत का ग्राभास होता है।

- ४. रूढिगत वेशभूषा के साथ-साथ जो पात दैनिक जीवन के प्रतिविम्व हैं (यानी साधु, भिखारी, नाई, पुजारी इत्यादि), उनकी वेशभूषा यथार्थ की द्योतक है।
- ५. ग्रंगराग ग्रौर वेशभूषा में जो सामग्री इस्तेमाल होती है, वह प्रायः स्थानीय कलाकार ग्रौर शिल्पी ही प्रस्तुत करते हैं। इस तरह परम्पराशील नाट्य-प्रदर्शन के वहाने स्थानीय हस्तिशिल्पयों को भ्रपनी दक्षता दिखाने का अवसर मिलता है। दूसरे शब्दों में रंगशाला श्रन्य ललित-कलाग्रों को प्रोत्साहन देती है, उनका विकास करती है।
- ६. इस विशाल देश के विविध क्षेत्रों के पात्र यद्यपि कई प्रकार के कपड़े पहनते हैं, तथापि उनमें अनेक वातों में साम्य भी है। इस साम्य का आधार परम्पराशील नाट्यों का पौराणिक उद्गम है।

### पूर्वरंग के प्रकार :

भरत-नाट्यशास्त्र के समय से ग्राजतक पूर्वरंग की परम्परा ग्रांचलिक रंगमंच में जिस तरह प्रवाहित होती रही है, वह निश्चय ही ग्राश्चर्य का विषय है। भरत ने रंगपूजन ग्रांर पूर्वरंग का जो भेद किया है, वह ग्रांचलिक नाट्यों में स्पष्ट तो नहीं है। फिर भी, उसमें कुछ ऐसी विशेषताएँ हैं, जो ग्रभी तक मौलिक रूप में दृष्टिगत होती हैं। केरल के कूटियाट्टम् में पहले मृदंग-वादन होता है, तदुपरान्त नान्दी-श्लोक के बाद मंच पर पवित्र जल छिड़का जाता है। उसके वाद सूत्रधार विशेष भंगिमा में, जिसे 'कियाचवट्ट' कहा जाता है, नृत्य करते हुए रंगस्थली पर जाता है ग्रांर कुछ पदों का पाठ करता है। उसके वाद मुख्य विषयवस्तु की स्थापना होती है। स्थापना के ग्रथं हैं मुख्य पात्रों का परिचय देना। उसके वाद विदूपक दर्शकों के सामने पुरुषार्थ का वर्णन करता है ग्रीर प्राचीन धर्म, ग्रथं, काम ग्रीर मोक्ष के स्थान पर विनोद, वंचना, ग्रशन ग्रीर राजसेवा को पुरुषार्थ बताता है। इसके पश्चात् ही मुख्य नाटक प्रारम्भ होता है। हाल तक ही इस सम्पूर्ण पूर्वरंग में पाँच दिन लग जाते थे।

ऐसा जान पड़ता है कि कूटियाट्टम् में विदूषक ग्रौर सूत्रधार को ग्रपना कौशल दिखाने के लिए पूर्वरंग पर इतना समय दिया जाता है। ग्रसम के ग्रंकिया नाट में भी शायद वहाँ की ग्रादिम जातियों के कलाकारों को प्रोत्साहन देने के लिए शंकरदेव ने प्रारम्भ में मृदंग-वादन पर इतना जोर दिया। मैंने ग्रंकिया नाट का जो पूर्वरंग देखा था, उसका विवरण मैं ग्रन्यत प्रस्तुत करूँगा।

इन दो प्रकार के पूर्वरंगों के अतिरिक्ति अन्य सभी प्रकार की नाट्यशैलियों में किसी-न-किसी देवी-देवता का पूजन प्रारम्भ में अवश्य होता है। 'भवई' में गणपित की पूजा होती है और काली की भी। 'भागवतमेल' में भी गणेश का पूजन होता है तथा महाराष्ट्र में भी। 'सांगीत' और 'विदेसिया' में सरस्वती, दुर्गा और गणेश तीनों की स्तुति होती है। गणेश के पूजन का रहस्य यह है कि जब भरत मुनि के प्रथम नाट्य-प्रयोग में विष्न हुआ, तब शिवजी के गणों ने जाकर उनकी रक्षा की और इसीलिए गणेश का पूजन

प्राजतक अनिवार्य समझा जाता है। काश्मीर का 'भाण्डजणन' यद्यपि मुसलमान-कलाकारों द्वारा खेला जाता है, तथापि उसमें भी प्रारम्भ में परमात्मा की वन्दना के बाद संस्कृत-मन्त्रों की नकल में कुछ पूजापाठ होता है। इस पूजापाठ में विदूषक भी कुछ परिहास करता है। पूर्वरंग का यह परिहास भरत के नाट्यणास्त्र में ही बाँणत है। नाट्यणास्त्र के पंचम अध्याय के १३४वें क्लोक में कहा गया है कि सूत्रधार और पारिपाश्विक नान्दी-पाठ के उपरान्त एक-दूसरे से वातचीत प्रारम्भ करें, तभी विदूषक अकस्मात् उपस्थित होकर वे-सिर-पैर की वात छेड़ दे, जिसे सुनकर दोनों को हाँसी आ जाय। पूर्वरंग में इस तरह तीनों-व्यक्तियों में वार्तालाप 'तिगत' कहलाता है। आश्चर्य यह है कि विगत-जैसी ही प्रथा पूर्णिया जिले के 'विदापत नाच' नामक शैली में आज भी विद्यमान है। वहाँ भी प्रस्तावना के समय विदूपक इसी भाँति उल्टे अर्थवाली वात छेड़ देता है। इन अशिक्षित ग्रामीणों में नाट्यणास्त्र के नियम चालू रहे, यह इस वात का प्रमाण है कि आंचलिक रंगमंच की परम्परा वहुत प्राचीन है और विद्वान् लक्षणकारों के विना ही ये जनमानस में अनवरत प्रवाहित होती रही है।

हिमाचल के 'करियाला' की प्रस्तावना में विदूषक एक स्त्री-पात के साथ नाचता हुआ उपस्थित होता है। स्त्री-पात को 'चन्द्रावली' कहते हैं। दोनों हास्यपूर्ण मूकाभिनय करते हैं ग्रीर गान-मण्डली के सहगान को मुद्राश्रों से प्रत्यक्ष करते हैं। उत्तरप्रदेश के नक्कालों के पूर्वरंग में विदूषक एक दूसरे नट को घोड़ा बनाकर लाता है ग्रीर दर्शकों को अपने नायाव घोड़े के गुणों से परिचित कराता है। जैसा ग्राँगरेजी-नाट्य के विद्वान् जानते हैं, पाश्चात्य देशों में भी विदूषक घोड़े को लेकर नाना प्रकार के ग्रदलील मजाक करता है, जिससे ग्राँगरेजी में एक मुहाबरा चल पड़ा है—'हार्स प्लें।

पूर्वरंग में वाद्य-वादन, स्तुति ग्रौर परिहास के ग्रितिरिक्त चौथा ग्रंग होता है मंच की तैयारी की रस्म। नाट्यशास्त्र में सूत्रधार द्वारा मंच पर पिवत जल के छिड़के जाने का विधान है। मध्यप्रदेश में माँच के प्रारम्भ में एक भिश्ती ग्राता है ग्रौर ग्रपने वंश की कथा कहने के वाद मशक से जल छिड़कने का ग्रिभिनय करता है। उसके वाद फ़र्राश ग्राता है ग्रौर उसी भाँति ग्रपनी वंशावली का गीत गाकर फ़र्श विछाने का ग्रिभिनय करता है।

पूर्वरंग का पाँचवाँ और शायद सबसे महत्त्वपूर्ण ग्रंग है प्रस्तावना। संस्कृत-नाटकों में नाटक की विषयवस्तु-सम्बन्धी प्रस्तावना सूत्रधार ग्रौर नटी के संवाद के रूप में होती है। उत्तर कर्नाटक के 'दोड्डाता' में यही संवाद प्रधान गायक, यानी भागवतर ग्रौर सारथी के बीच होता है। दक्षिण के इस नाट्य में सारथी ग्रौर उत्तर के नक्कालों में घुड़सवार का पूर्वरंग में उपस्थित होना किसी ग्रज्ञात, किन्तु एक ही परम्परा का द्योतक है। माँच में नाटक की घोषणा (जिसे नाट्यशास्त्र में 'प्ररोचन' कहा गया है) चोपदार द्वारा की जाती है। तिमलनाडु के भागवतमेल से पात्रों का परिचय सूत्रधार ग्रौर विदूषक (जिसे कट्टिय-ककरण कहते हैं) के वीच चटपटे संवाद द्वारा दिया जाता है। उत्तरप्रदेश के मुजफ्कर-नगर की नकल-शैली में प्रमुख पात्र एक-एक करके ग्रपना परिचय देते हैं ग्रौर तदुपरान्त खलीफा सम्पूर्ण नाटक की विषयवस्तु का परिचय देता है।

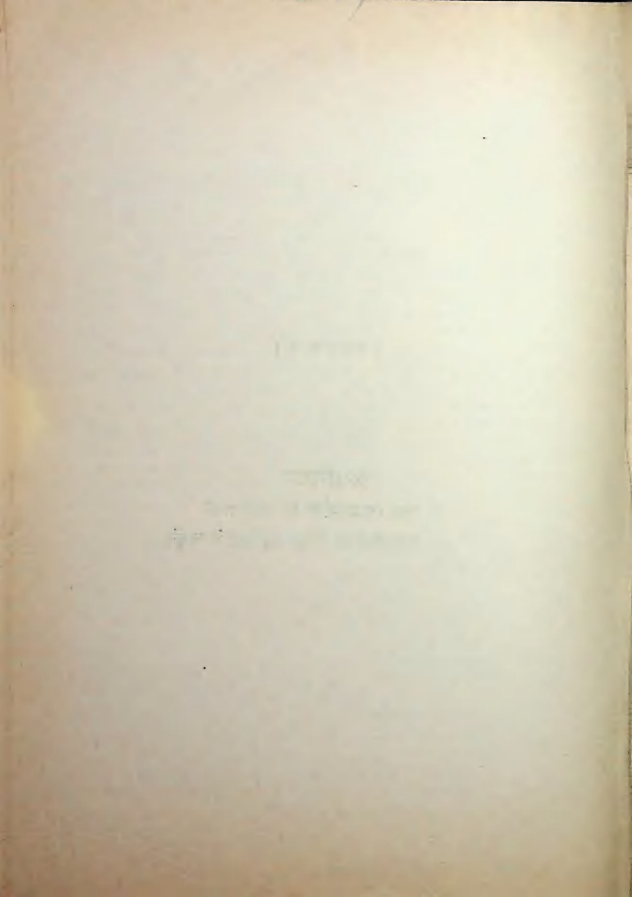
## पूर्वरंग के उद्देश्य :

परम्पराशील नाट्य के पूर्वरंग के इस संक्षिप्त विवरण से यह प्रतीत होता है कि पूर्वरंग के दो प्रमुख उद्देश्य इन कलाकारों को प्रेरित करते हैं। पहला तो यह कि पूर्वरंग के विभिन्न प्रदर्शनों द्वारा दर्शक-समाज को जटाया जाता है, उनमें उत्सुकता उत्पन्न की जाती है। दूसरा यह कि पूर्वरंग उन सभी सहयोगियों, शिल्पियों, श्रमिकों इत्यादि के प्रति रोचक ढंग से कृतज्ञता-ज्ञापन होता है, जिनके कारण रंग-प्रदर्शन सम्भव हो जाता है। जैसे, आजकल सिनेमा में, प्रारम्भ में 'केडिट' दिखाये जाते हैं और उन लोगों का उल्लेख होता है, जिन्होंने फोटोग्राफी, गान, डाइरेक्शन इत्यादि में सहायता की, उसी भाँति परम्पराशील नाटय में सारथी, भिश्ती, फ़र्राश से लेकर गायक, वादक, नर्त्तक ग्रीर विद्रुपक तक का भी परिचय दिया जाता है। अन्तर इतना है कि इन परम्परागत नाट्यों में कलाकार और सहयोगी गमनाम रहते हैं, उनके व्यवसाय का ही उल्लेख होता है। अगणित गुमनाम कलाकारों के कण्ठ और स्वरों से अलंकृत इस विनीत नाट्य-शैली का प्रथम गगनव्यापी निर्घोष प्रेक्षक-समाज में उल्लास की तरंगें उद्देलित कर देता है। इस पूर्वरंग का प्रतीक है मदंग। मदंग भारतवर्ष की ग्रायेंतर ग्रादिम जातियों का प्रतीक है। जब मुदंग पर थाप पड़ती है, तव मानों धरती झम उठती है और ग्रादिम पृथ्वीपूत्र को ग्राह्वान मिलता है। मेरा अनुमान है कि भरत मृनि ने नाट्य की योजना में ग्रार्य-संस्कृति ग्रीर ग्रादिम जातियों की कला का सामंजस्य स्थापित किया और पूर्वरंग के विभिन्न ग्रंग इस सामंजस्य के स्वरूप हैं। पूर्वरंग में मुदंग को जो विशेष स्थान दिया गया है, वह आर्यजातियों द्वारा आदिम जातियों के कला और कौशल का अभिनन्दन है।

# [ तृतीय भाग ]

# चयनिका

- ७. कुछ रंग-प्रदर्शनों की काँकियाँ
- ८. परम्पराशील नाट्य-साहित्य के नमूने



## कुछ रंग-प्रदर्शनों की भाँकियाँ

परम्पराशील नाट्यों का दर्शक, दर्शक-माल नहीं होता, वह तो उस उत्सवपूर्ण वातावरण का ग्रंग वन जाता है, जो नट, गायक ग्रौर वाद्यकार ग्रपने कला-काशल से उत्पन्न कर देते हैं। वह झूमता ही नहीं, कभी-कभी वोल भी उठता है; विभोर ही नहीं होता, कभी-कभी स्वयं नट वन जाता है। मैंने ग्रनेक ग्रामों में परम्पराशील नाट्याभिनय देखे हैं। किन्तु ग्रन्य मध्यवर्गीय, नागरिक सम्यता-पोषित लोगों की भाति मेरे भी संस्कार ऐसे हैं कि उस उल्लासपूर्ण वातावरण का ग्रंग नहीं वन सका, दर्शक ही बना रहा, उनमें घुल-मिल नहीं पाया, पर्यवेक्षक की भाति झिझक ग्रौर शिष्टता की जंजीरों में बँधा रहा। किन्तु, इस परिस्थित से एक लाभ मैंने उठाया: तटस्थ रहकर मैं उन ग्रभिनयों की विशेषताश्रों को गौर से देख सका, उनके वारे में कुछ ऐसी सामग्री तुरन्त ही लिख सका, जो प्राय: ग्रन्थों में उपलब्ध नहीं।

सन् १९४४ ई० में एक बार उत्तर विहार के हाजीपूर-सवडिवीजन के एक गाँव में दौरा करते समय अकस्मात मुझे हरिजनों की वस्ती में 'जालिमसिह' नामक ग्रामीण नाट्य का प्रदर्शन देखने को मिला। उसके अपरिष्कृत वहिरंग के वावजूद मेरे ऊपर उक्त कथानक की सामाजिक चेतना और गान-पद्धति की प्रेषणीयता का गहरा प्रभाव पड़ा और इस तरह परम्पराशील नाट्यों के प्रति मेरे मन में वह जिज्ञासा जागरित हुई, जिसने आजतक मेरा पीछा नहीं छोड़ा है। उसके बाद मैंने देश के विभिन्न भागों में ग्रांचलिक नाट्यों के ग्राभिनय देखें ग्रौर उनपर नोट्स लिखे। पर, दस वर्ष वाद सन् १६६२ ई० के ग्रीप्म में, मसूरी में कुछ इसी तरह मझे पुनः एक ग्रनीपचारिक प्रदर्शन में ग्रनामन्त्रित प्रेक्षक वनने का ग्रवसर मिला श्रीर हाजीपूर के उस अनुभव की याद ताजी हो गई। हमलोग मसूरी में थे श्रीर किसी थियेटर में लखनऊ से आई हुई एक शहरी पार्टी द्वारा प्रस्तुत आधुनिक शैली का नाटक देखने गये हुए थे। उस नाटक की कृतिम शैली में न तो आधुनिक नाटकों का गतिमय समावेश था ग्रीर न परम्परा के रंग। मन उचाट हो गया ग्रीर हमलोग माफी माँगकर बाहर निकल आये। मध्यराति हो चुकी थी, हवा में थोड़ी सिहरन थी, किन्तु मसूरी की मालरोड का वायमण्डल शाम को घूमनेवाले वने-ठने पुरुषों और नारियों की निरर्थंक वाणी के कोलाहल से छटकारा पाकर निर्मल हो गया था। सहसा दूर से घाटियों और कन्दरायों में से ग्राती हुई किसी ग्रनजानी पुकार की भाँति ढोलक की ग्रावाज सुनाई पड़ी। में ग्रपने मित्रों से विदा माँगकर उस ध्विन के सूत्र का सहारा लेकर एक चौक में जा पहुँचा, जहाँ मसूरी के कूलियों, रिक्शावालों, नौकरों, होटल के बेयरों इत्यादि के बड़े दर्शक-समूह से घरी हुई एक सांग-मण्डली मस्त होकर अभिनय कर रही थी। थियेटर के घुटे-घुटे-से वातावरण ग्रार कृतिम रंगविधान के बाद उस सादगी ने मुझे मोह लिया। न कोई सीन-सीनरी, न कोई मंच, वाद्यों के नाम पर ढोलकी और हारमोनियम, पोशाक भी बहुत कम, मानों दर्शकों में से ही कुछ लोग ग्रपने यथार्थ जीवन को नाटक का रूप दे रहे हों। नाटक में

कौतुक ग्रीर नीति का विलक्षण मिश्रण था। एक सोलह वरस की कन्या के लिए किसी वीस वर्षीय वर की तलाश हो रही है, विदूषक सलाह देता है—क्यों न दस-दस वरस के दो वर खोज लिये जायें! वाद में कन्या का पिता जब भावी वर का टीका करने जाता है, तब वही विदूषक ग्रत्यन्त गरिमापूर्ण स्वर में व्याख्या करता है—"सुनो! टीके तीन तरह के होते हैं। एक तो वह टीका, जो भगवान् के मन्दिर में पूजन के बाद तुम ग्रपने मस्तक पर लगाते हो। दूसरा वह, जो विवाह के पूर्व कन्या की ग्रोर से भेंट इत्यादि के साथ मंगलसूचक चिह्न तुम्हारे माथे पर लगाया जा रहा है। ग्रीर, तीसरा वह, जो किसी दुष्कर्म के फलस्वरूप समाज के ग्रदृश्य हाथों से ऐसी स्याही में लगता है, जो छुड़ाये नहीं छूटता, वह है कलंक का टीका! ग्रीर भाई मेरे, उस टीके से हमेशा वचना!"

रिक्शावालों के बीच खड़े होकर जब मैंने यह व्याख्या सुनी, तब ग्रांचलिक नाट्य के सामाजिक सामर्थ्य से प्रभावित हुए विना नहीं रहा गया ग्रीर मुझे लगा कि हम सामाजिक चेतना के एक ग्रत्यन्त सशक्त माध्यम की उपेक्षा करते रहे हैं।

सन् १९४४ ई० में हाजीपुर में 'जालिमसिंह' के खेल ग्रीर सन् १९६२ ई० में रिक्शा-वालों के मनोरंजनार्थ वह साँग—इन दो तटों के बीच मेरे ग्रनुभवों की जो धारा वहती रही है, उसकी दो-चार हिलोरों का स्पर्श पाठकों को कराने का प्रयास करूँगा।

## पौराणिक रंगशाला : कर्नाटक का 'दोड्डाता' :

कर्नाटक में धारवाड़ के निकट पौराणिक नाट्य 'दोड्डाता' का अभिनय देखने का अवसर सन् १६५ ई० के आसपास मुझे मिला। कर्नाटक में लगभग २० दोड्डाता-मण्डलियाँ हैं। मण्डली के प्रमुख को 'भागवतर' कहते हैं। मंच के नाम पर एक चौकी और उसपर एक चन्दोवा था। पूर्वरंग के गणपित-पूजन और सरस्वती-वन्दना के लिए भागवतर के वन्दन-गान के साथ दोनों देवी-देवता के प्रवेश हुए। तदुपरान्त, सारथी आया ऐसी नृत्य-भंगिमा में, जिसमें अदृश्य घोड़े, लगाम और रथ का आभास होता था। सारथी भागवतर से पूछता है:

'काहे तुमलोग गाँव में शोर मचा रहे हो?'
'शोर नहीं मचा रहे, हम तो भागवत-कथा दिखाने जा रहे हैं।'
'मुझे भी ग्रपनी मण्डली में शामिल करोगे?'
'हाँ, हाँ, तुम्हें राजदरबार में दूत का काम दे सकते हैं।'
'पर, जो तनस्वाह मिलेगी, उसका क्या करोगे?'
'मैं मुँघनी खरीदूँगा ग्रौर यों नाक में लगाकर ग्रौर इस तरह....ग्राक् छी...
छीकूँगा।'

इधर यह प्रस्तावना हो रही है, उधर ग्रर्जुन मंच के एक कोने पर ग्राकर समाधि-मुद्रा में बैठ जाता है। सारथी उसके पास जाकर पूछता है—'ऐं! कौन हो तुम, काठ की तरह बैठ क्या कर रहे हो?' ग्रर्जुन उत्तर देता है कि वह पाण्डवों में विख्यात वीर ग्रर्जुन है ग्रीर भगवान् शिव के लिए तपस्या कर रहा है। एक नृत्य के वाद सारथी तो मंच से चला जाता है। शिव (व्याघ्न-छाल ग्रीर विण्ल-सहित) ग्रीर पावंती (साड़ी, मेखला ग्रीर किरीट पहने) प्रवेश करते हैं। पावंती शिव से मनुष्य-मान्न के दुःख का कारण पूछती हैं, शिव अध्यात्म की व्याख्या करते हैं, दु:ख-सुख का रहस्य समझाते हैं। इधर गान-मण्डली (जिसे दोड्डाता में 'हिम्मेल' कहा जाता है) शिवस्तुति करती है, और पार्वती की भूमिका करनेवाला नट भी उस स्तुति में सिम्मिलत होता है एवं नृत्य भी करता है। मजे की बात यह कि पार्वती के नृत्य में थोड़ी देर के लिए शिव भी शामिल हो जाते हैं। पुनः संवाद, जिसमें कर्नाटक के लिगायत-सम्प्रदाय के सिद्धान्त में शिवभित्त की महिमा का वर्णन होता है। एक बात और। जब पार्वती शिवस्तुति का गान और नृत्य करती हैं, तब बीच-बीच में ठक-ठककर कहती हैं—"हे महादेव! सुनिए, मैं आपकी महिमा का वर्णन कर रही हूँ।" शिव उत्तर देते हैं—"हे प्रिये कहती जाओ, में सुन रहा हूँ।" जान पड़ता है कि नटों को विराम देने के लिए यह प्रथा अपनाई जाती है।

पार्वती थोड़ी देर बाद अर्जुन को समाधिस्थ देखकर शिव से कहती हैं—'इस बेचारें को बरदान दीजिए।' पर, इस बीच नारदजी आते हैं—लम्बा अंगवस्त्र, जिसे 'कपिनी' कहा जाता है, एक हाथ में करताल, दूसरे में माला। अपने भजन में विष्णु के दशावतार का वर्णन करते हैं और शिव को बतलाते हैं कि अर्जुन इन्द्र-पद की प्राप्ति के लिए तपस्या नहीं कर रहा है, बरन् शिव को प्रसन्न करने के लिए।

शिव किरात का वेश धारण करते हैं और अर्जुन की ओर अप्रसर होते हैं। तभी
मंच के वाहर से गान-मध्डली एक वाराह का कपड़े का पुतला मंच पर फेंक देती है। अर्जुन
ग्रौर शिव दोनों एक साथ अपने वाण से वाराह पर निशाने लगाते हैं और दोनों ही उसके
शव को हस्तगत करने वढ़ते हैं। उसके वाद आकोशमय संवाद, गीतों में और गद्य में भी—
"हे किरात, तेरी यह धृष्टता! जानता नहीं, मैं पाण्डुपुत्र वीर अर्जुन हूँ?" द्वन्द्वयुद्ध होता है,
वाहर से कुछ व्यक्ति दोनों को तीर पकड़ाते हैं, भागवतर समरगान गाते हैं,—तीव्र गित,
स्पष्ट ताल, जिसके अनुसार दोनों पात्र पदक्षेप करते हैं, धनुष खींचते हैं। स्वर, ध्विन,
ताल और मुद्राओं का ऐसा सामंजस्य उपस्थित होता है, मानों हम युद्धस्थल पर पहुँच
गये हों। कभी-कभी दोनों योद्धा घुटने टेककर बैठे मूर्ति-समान (स्टेचुस्क) मुद्रा में दीखते हैं।
उस छोटे-से मंच पर एक घोर द्वन्द्वयुद्ध का आभास (इल्यूजन) देने के ये ही तरीके थे।

यर्जुन पराजित हो जाता है और हताश स्वर के गान में कहता है—"मैंने तपस्या की एकाग्रता को भग्न किया, इसीलिए पराजित हुआ हूँ।" किरात व्यंग्यपूर्ण स्वर में पूछता है—"कौन है वह निष्क्रिय देवता, जिसकी आराधना तुम कर रहे थे? चलो, उसे भी ठिकाने लगा दूँ।" अर्जुन तिलमिला उठता है और शिवलिंग के सामने फूल चढ़ाने लगता है। यह देखकर वह अचरज में पड़ जाता है कि इधर वह शिवलिंग पर फूल चढ़ाता है, उधर किरात के चरणों के आगे फूल गिरते जाते हैं। गान-मण्डली का एक सदस्य मंच पर दर्शकों के सामने ही किरात के चरणों पर फूल डालने लगता है, पर दर्शकों के ऊपर चमत्कार का जो प्रभाव पड़ रहा है, उसमें इस वात से कोई अन्तर नहीं होता। अर्जुन को जान होता है कि उसे पराजित करनेवाले किरात स्वयं शिवशम्भु हैं। उनके चरणों पर झुक कर पाशुपत अस्त्र की याचना करता है। पार्वती भी उसपर प्रसन्न होकर पोठ पर वरद हस्त रखती हैं। नाटक के अन्त में सब पात्र मिलकर मंगलमय गीत गाते हैं, जिसमें भरतवाक्य के ही समान विश्व और समाज के लिए शान्ति और कल्याण का आह्वान होता है।

इस ग्रभिनय के बहिरंग में कुछ विशेषताएँ थीं। कथा की सिन्धयों के अवसर पर सारथी और सूत्रधार मंच पर अनेक बार आये। बाद्यों का नाद प्राय: भागवतर की पंक्तियों के अनुसरण में स्वर-विस्तार करता था। नटों की हस्तमुद्राओं में वैचित्र्य था; स्त्री-पात हाथों को ऊपर से नीचे लाते समय एक चक्कर-सा बनाते थे, पुरुष-पात अपने हाथों को नीचे लटकाये रहते थे—हथेलियों को दर्शकों की ओर किये हुए। मुख्य नाटक के बीच में एक लघु प्रहसन भी था, एक महाजन के विषय में। किन्तु, प्रहसन के साथ भागवतर ने कोई गीत नहीं गाया, विदूषक (जिसे 'आडोसोगू' कहते हैं) को स्वयं ही गाना भी पड़ा और संवाद भी बोलना पड़ा।

किरातार्जुनीय की कथा माघ की कथा पर आधारित होते हुए भी कहीं-कहीं नवीन नाटकीय तत्त्वों से सम्पन्न है। वस्तुतः, किरात और अर्जुन की कथा, भारतवर्ष के विभिन्न क्षेत्रों में आंचलिक कलाकारों का प्रिय विषय रही है। मैंने 'दोड्डाता' से भी पहले हजारीवाग के गोला थाने के पास कुम्हार आदिवासियों की एक मण्डली द्वारा प्रस्तुत 'किरातार्जुनीय' नृत्य-नाट्य देखा था, जिससे मैं इतना प्रभावित हुआ कि कुछ समय बाद मैंने उस मण्डली को दिल्ली के लोकनृत्य-समारोह में भेजा था। मेरा अनुमान है कि किरात और अर्जुन की कथा की लोकप्रियता का कारण यह है कि वह आदिम जातियों और आयों की संस्कृतियों के आदान-प्रदान का प्रतीक है, संघर्ष के वाद सामंजस्य और विनिमय का चिह्न है। दूसरे, इस प्रदर्शन में एक ओर तो भागवत के पौराणिक वृत्त और दूसरी ओर आदिम जातियों के सामरिक नृत्य और वाद्य-वादन को सिम्मिलत करने का अवसर मिलता है।

## काश्मीर का 'भाँडजश्न' अथवा 'पथू' :

काश्मीर में 'भाँडजश्न' नामक परम्पराशील रंगशाला के नाट्यों को 'पथ्र' कहते हैं, जो संस्कृत-शब्द 'पाल' का श्रपश्रंश जान पड़ता है। भाँड तो संस्कृत भाण से ही निकला है, यद्यपि पथ्र परिहासपूर्ण होते हुए भी संस्कृत के भाणरूपक से भिन्न है। श्रीनगर से १६ मील दूर वहथोर नामक ग्राम में मैंने मुसलमान-कलाकारों द्वारा प्रस्तुत 'दरदपथ्र' नामक नाट्य देखा। सबसे पहले हुआ पूर्वरंग, जिसमें पूजापाठ भी था, और जो संस्कृत-मन्त्रों की अनुकृति जान पड़ा। शोभायाता में गान-मण्डली के तालों पर धीरे-धीरे चलता हुआ उत्तरदेश का दरद सेनापित श्राता है। शरीर पर जामा, दायें हाथ में पल्लव (यानी वड़ा रूमाल), बायें में तबरजीन, जो कुल्हाड़े के ढंग का श्रस्त्र है। उसके पीछे-पीछे पंक्तियों में उसके सैनिक इत्यादि हैं, जो हाथों में पल्लव और हथियार लिये हुए हैं।

थोड़ी देर बाद एक कनात लिये हुए दो अनुचर आते हैं। उनके पीछे दरद देश का आक्रमणकारी वादशाह और उसकी दो प्रेमिकाएँ हैं, जिन्हें माशूका कहा जाता है। गान-मण्डली उच्च स्वर में वृन्दगान करती है, और तब (बहुत कुछ उसी भाँति, जैसे कथकली में और असम के कुटियाट्टम् में) कनात हटाकर हमें तीनों प्रमुख पात्रों के दर्शन होते हैं। अनुचर कनात को ऊपर उठाकर चन्दोवा बना देते हैं। वादशाह चमकता हुआ साफा, रंग-विरंगा कमरवन्द और कढ़ा हुआ जामा पहने हुए माशूकाओं का हाथ पकड़े आगे बढ़ता है। तब विदूषक, जिसे मसखरा कहते हैं, मस्त भंगिमा में आगे बढ़ता है, मानों वादशाह

की उपस्थिति का उसे कोई भान न हो। मसखरों की वेशभूषा साधारण कश्मीरी ग्रामवासी की-सी है। हठात् वादशाह को देखकर भयाकान्त होकर जब वह भागता है, तब दर्शक खिलखिलाते हैं। दूसरा देहाती ग्राता है ग्रौर वैसे ही किंकत्तंव्यविमूढ हो जाता है। उसके बाद तीसरा भी। कूर ग्राकमणकारी के प्रभाव को दिखाने की ग्रत्यन्त रोचक पढ़ित ग्रपनाई गई। चौथा देहाती तो ग्रनजाने ही उस वादशाह के सामने पहुँचकर जिस तरह कौपने लगता है कि उसमें उच्चकोटि का ग्रभिनय दीख पड़ता है।

वादशाह से डरते हुए भी ग्रामीण माशूकाओं की ग्रोर ग्राकृष्ट होते हैं ग्रौर उनसे प्रेम करने और उन्हें चुम्बन करने की चेष्टा करते हैं। वादशाह रोप में आकर अपना कोड़ा चलाता है। कोध के ग्रभिनय में वह जिस तरह ग्रपने स्कन्ध हिलाता है, उसका कथकली में रावण के ग्रभिनय से साम्य है। दरद बादशाह किसानों पर कोड़ा चलाता है, उनपर ग्रत्याचार करता है, मदिरा पीकर मदहोश हो जाता है, माशूकाग्रों के गले ग्रीर कमर में हाथ डाले झमता है। किसान दूर से देख-देखकर टिप्पणी करते जाते हैं ग्रीर जब बादशाह नशे में विलक्ष अनेतन हो जाता है, तब वे चुपके-से एक-एक करके माश्काओं को उडा ले जाते हैं। कामुक बादशाह होश में आने पर अपनी प्रेमिकाओं को पाने के लिए कोड़े फटकारता है, एक-एक करके ग्रामवासियों से प्रश्न करता है। इन सवाल-जवाबों में ग्रनेक नाटकीय तत्व दीखे। वादशाह ने पूछा--'मेरे माशूक को देखा है?' किसान बोला--'माणूक कीन बला होती है ? क्या उसके शरीर है या केवल जंघा है ?' एक किसान कहता है--'में तुम्हारे कान में वताऊँगा कि तुम्हारी माणूका किधर है।' पर, जब अपने होठ वादशाह के कानों के पास ले जाता है, तब ठठाकर हँसने लगता है? क्यों? इसलिए कि बादशाह के कानों के बाल उसके होठों में गुदगुदी पैदा करते हैं। इस तरह की भारत-भारत की धमाचौकडियों के बाद एक ग्रामीण बादशाह को समझाता है कि एक ही शर्त पर तुम्हारी माशुका तुम्हें मिल सकती है कि तुम हम किसानों पर अत्याचार करना छोड़ दो और मेल-भाव से रहो। वादशाह लिखकर अपनी घोषणा देता है और उसे अपनी प्रेमिकाएँ वापस मिल जाती हैं। अन्त में एक सामृहिक नृत्य होता है।

कथानक तो हल्का ही था। लेकिन, कश्मीरी समाज और इतिहास की प्रवृत्तियों पर इससे प्रकाश पड़ता है। वादशाह और उसके दल के लोगों का दर्प और बनावट तथा कश्मीरी किसान की सादगी और विनोद-वृत्ति—इन दोनों का विपर्यय तरह-तरह से दरसाया गया। भाषा प्रायः कश्मीरी होते हुए भी उसमें फारसी, पंजाबी, हिन्दी और उर्दू के अनेक वाक्य थे। संवाद का आशुगुम्फन अत्यन्त सहजभावेन होता था। नट अक्सर सीधे प्रेक्षकों को सम्बोधित करते थे। यह अभिनय दिन में हुआ था। मंच नहीं था, दर्शक तीन और वैठे और खड़े थे।

## एक ईसाई रंगशाला : 'चाविट्टु नाटकम्' :

कश्मीरी मुसलमानों का यह खेल इस बात का प्रमाण है कि मजहबी बन्धनों के बावजूद राजदरबार से बाहर साधारण कलावन्त रंगशाला और नाट्य की ओर आकृष्ट हुए।

लखनऊ श्रौर श्रागरा की नक्काल-मण्डलियाँ ऐसी दूसरी विधा हैं, जिनमें मुसलमान कलाकार काम करते हैं। किन्तु, ईसाई-समाज का एक ही परम्पराशील नाट्य भारतवर्ष में प्रचलित है। वह है मलाबार का 'चाविट्टू नाटकम्'। यों, १६वीं-१७वीं सदी में इटैलियन यात्री मानुची ने पाण्डिचेरी के पास एक चर्च में एक नाटक देखा श्रौर उसका विवरण लिख छोड़ा है; किन्तु शायद वह परम्परा लुप्त हो गई। परन्तु, 'चाविट्टु नाटकम्' भी १६वीं सदी में पुर्त्तगाली शासकों ने मलाबार के हिन्दू-नाट्यों की स्पर्द्धा में चलाया। इसमें 'कूजेडो' के जमाने में जेरूसलम के पास सलादीन श्रौर यूरोप के वादशाह चार्ल्स की सेनाश्रों के संघष् का दृश्य दिखाया जाता है। पोशाक में मध्ययुगीन यूरोपीय प्रभाव स्पष्ट है। चमक-दमक श्रौर भव्यता प्रचुर मात्रा में थी। 'चाविट्टु नाटकम्' के नटों के लिए प्रशिक्षण की विशेष व्यवस्था होती है। मुझे श्राश्चर्य है कि इस पूर्णतः भारतीय ईसाई नाट्य-परम्परा के विषय में बहुत कम जानकारी है।

## वैष्णव रंगशाला : असम का 'अंकिया नाट' :

इस पुस्तक में ग्रसम के ग्रंकिया नाट का ग्रनेक स्थलों पर जिक ग्राया है। मेरा ग्रनुमान है कि परम्पराशील रंगशाला की सबसे ग्रधिक सिलसिलेवार परम्परा ग्रंकिया नाट में ही रही है। इस शैली का प्रवर्त्तन शंकरदेव ने बड़ी सूझ-बूझ ग्रौर योजना के साथ किया ग्रौर यद्यपि ग्रब यह एक उपेक्षित शैली है, तथापि परम्पराशील नाट्य के इतिहास में इसका विशेष स्थान है।

मैंने ग्रसम-घाटी के नवगाँव नामक नगर से ५-१० मील दूर बड़दोवा नामक स्थान में शंकरदेव-विरचित 'रुक्मिणीहरण नाट' के कतिपय ग्रंशों का ग्रिभनय सन् १९५६ ई० में देखा। मैं ग्रंकिया नाट की रंगशाला (जिसे 'भाग्रोनाघर' कहते हैं) का वर्णन पहले ही कर चुका हैं। भाग्रोनाघर में रंगस्थली के खेलों और दर्शकों के लिए ग्रासन विछा दिये गये थे, जिन्हें सत, यानी मठ के भक्त ही बुनते हैं और जिन्हें 'कठ' कहा जाता है। वहीं पर हमलोग बैठे। इस प्रदर्शन के पूर्वरंग में मुझे एक विराट् परम्परा ग्रीर कलात्मकता का ग्राभास हुआ और यह भी स्पष्ट हुआ कि महापुरुष शंकरदेव ने भरत-नाट्यशास्त्र के आदेशों को ग्रंशतः पालन करने की चेप्टा की थी। नाट्यशास्त्र के अनुसार सबसे पहले प्रत्याहार होता है, यानी गान और वाद्यों द्वारा नाटक की भूमिका तैयार करना। पाश्चात्य रंगमंच में इसे 'प्रोलॉग' की संज्ञा दी जाती है। श्रंकिया नाट में यह एक विराट प्रक्रिया है। हमने देखा कि दोहर पर बड़वायन (म्ह्य वाद्यकार) श्रौर बड़गायन (मुख्य गायक) बैठे। उनकी दोनों ग्रोर गायक बैठे, जिनके हाथ में पीतल के बड़े-बड़े झाँझ थे। इन झाँझों को वहाँ 'भोताल' कहा जाता है। हमें वताया गया कि 'भोताल' एक तिब्बती वाद्य के आधार पर बनाये गये थे और इसलिए शायद इनका मूल नाम 'भोटताल' था। गायकों के पाइवें में कुछ नगाड़े रखे हुए थे, जो मुख्य नाटकों के समय कथानक की मन्धिविशेष अंकित करने के लिए बजाये जाते थे। सामने जो लीलास्थली थी, उसमें एक दूसरे के सामने दो पंक्तियों में बायन बैठे। दर्शक की स्रोर उनकी पीठ थी। दोनों पंक्तियों के आगे एक व्यक्ति 'अरिया' यानी मशाल लिये हुए था। वायनों की गरदनों से खोल (जो यहाँ के विशेष प्रकार के ढोल होते हैं), टैंगे हुए थे। हर वायन सफेद धोती, कुरता ग्रथवा चपकन तथा सफेद पगड़ी पहने हुए था। कमर में जो दुशाला वँधा हुग्रा था, उसे 'गाठी-कापड़' अथवा 'गुसाई-कापड़' कहते हैं। वाद्यकार ग्रपने पैरों में नूपुर भी पहने हुए थे। हर वाद्यकार के लिए एक कठ ग्रथवा श्रासन था। नृत्य प्रारम्भ होने पर वे ग्रासन हटा दिये गये।

इन धवल श्रेणियों को देखकर सारे दर्शक-समाज में उत्सुकतापूर्ण शान्ति छा गई। वायनों ने इसके उपरान्त ग्रपने खोलों पर जो प्रदर्शन किया, उसे 'धेमाली' के नाम से पुकारा जाता है। धेमाली ही ग्रंकिया नाट का पूर्वरंग है। किन्तु, जिस तरह के तालों में धेमाली की रचनाएँ नियद्ध हैं, उसका ग्रज-मण्डल के धमार से बहुत-कुछ साम्य है। हो सकता है कि महापुरुष ने ग्रपने लम्बे न्नज-प्रवास में ग्रनेक धमारों को सुनने के बाद खोल पर धेमालियों का रूप निश्चित किया। किन्तु, इसके साथ-साथ यह भी स्पष्ट है कि ग्रंकिया नाट के ताल-वाद्यों का प्रदर्शन मूलतः ग्रसम की प्राचीन वन्य जातियों की कौशलपूर्ण ताल-परम्परा पर ग्राधारित है। जो प्रदर्शन हमने देखा, उसमें लगभग २० वाद्यकार थे। किन्तु, हमें बताया गया कि प्रत्येक धेमाली में ५० खोल बजानेवाले होते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि महापुरुष ने ग्रपने समन्वयात्मक दृष्टिकोण से इन नाट-योजनाग्रों में वन्य तथा ग्रद्ध-वन्य जातियों की लोककला को भी समाविष्ट करने की चेष्टा की। ग्रसम की इस नाट-परम्परा के बराबर ग्रन्य किसी नाट्य-परम्परा में खोल-वादन को इतना महत्त्व नहीं दिया जाता। धेमाली जन-जीवन के विराट् तत्त्व का महान् स्वरूप है।

सहसा नगाड़े पर संकेत हुआ। इस संकेत को सुनते ही वायनों की दोनों पंक्तियाँ उठ खड़ी हुई और फिर थापना की ओर (जहाँ थीमद्भागवत की प्रति स्थापित थी) ये लोग बढ़े और वहुत ही गम्भीर गित से खोलों पर निनाद प्रारम्भ हुआ। श्रीमद्भागवत के प्रति इस भाँति आराधना प्रारम्भ करने के वाद वायन-मण्डली उस तरफ मुड़ी, जहाँ सत्र, यानी मठ के प्रमुख वैठे थे। इस गित को गुरुधाप अथवागुरुघेटा कहते हैं। श्रीमद्भागवत की आराधना तथा गुरु की अभ्यर्थना दोनों करते समय वायन-मण्डली के सभी वाद्यकार एक साथ अपने दाहिने हाथ का स्पर्ण करते थे।

धेमाली, यानी सामूहिक खोल-बादन एवं गान में विशेष कमानुसार कई रचनाएँ (हिन्दुस्तानी संगीत-पद्धित में जिन्हें विन्दिश कहा जायगा) प्रस्तुत की जाती हैं। हमारे सामने जो धेमाली प्रदर्शित हुई, उसमें पहली रचना थी 'कारू धेमाली' ग्रथवा 'सारू धेमाली'। यह विलम्बित गित में एक लघु रचना थी। तदुपरान्त, 'वड़ धेमाली' वड़ी प्रभावशाली ग्रौर गम्भीर गित में वजाई गई। तीसरी रचना का नाम था 'घोषा धेमाली', जिसमें राग सलोनी में एक वृन्दगान भी निबद्ध था। द्रुत गित का प्राधान्य था ग्रौर चरमोत्कर्ष भी। घोषा वस्तुतः कीर्त्तन हैं, जिनको शंकरदेव के शिष्य माधवदेव ने रचा, ग्रौर जिन्हें 'नामघोषा' भी कहते हैं।

पहले कहा जा चुका है कि वाद्यकारों की पंक्तियों के एक सिरे पर एक व्यक्ति 'ग्रिरिया' यानी मशाल लेकर खड़ा हुआ था, मानों वायनों को रास्ता दिखाता हो। घोषा धेमाली के बाद वह व्यक्ति चला गया, मानों मार्ग-प्रदर्शन की ग्रावश्यकता नहीं रही। घोषा

के उपरान्त 'मुड़ाखोला' नामक चमत्कारपूर्ण प्रदर्शन हुआ। बड़वायन, यानी प्रमुख बाद्यकार लीलास्थली के केन्द्र में आया। लगभग दस खोल उसके चारों और भिन्न-भिन्न ढंग से रखे गये, कुछ को तो तीन-चार व्यक्ति लटकाये हुए थे। इन सभी खोलों पर बड़वायन ने बड़ी सफाई, कौशल और तीन्नगति से वादन किया और उसके लाघव को देखकर दर्शक-समाज चिकत रह गया। इसपर मठ के सत्नाधिकारी ने बड़वायन को पुरस्कार-स्वरूप एक निर्माल्य और एक कलापूर्ण पुनीत बस्त्न दिया। मुख्य गायक, यानी बड़गायन को भी इसी प्रकार का पुरस्कार दिया गया और अन्य सभी बायनों और गायनों को भी निर्माल्य दिये गये।

उसके बाद सभी बायन (बाद्यकार) शरासन में बैठे और अपने-अपने खोल को उन्होंने खड़ा कर दिया, तबले की तरह। कई चित्ताकर्षक रचनाएँ त्वरित गित से उन्होंने उसी भाँति बैठे हुए प्रस्तुत कीं। अन्त में 'नबधेमाली' नामक रचना में बायनों ने एक चकाकार नृत्य किया और नृत्य के साथ-साथ वे लोग खोल भी बजाते रहे।

मुझे बताया गया कि हमारी सुविधा के विचार से धेमाली केवल ४५ मिनट तक ही प्रदिश्ति की गई, वरना दो घण्टे से कम अविध में धेमाली का सम्पूर्ण और विधिवत् प्रदर्शन नहीं हो सकता। धेमाली में दो विशेषताएँ थीं। एक तो खोल वजाने के साथ-साथ उन्हीं हाथों से वायन लोग नाना प्रकार की हस्तमुद्राएँ भी दिखाते थे। ये मुद्राएँ निश्चय ही हस्तमुक्तावली में दिये गये निर्देशनों के अनुसार थीं। दूसरे वायनों के पैरों में वँधे नूपुर बरावर तालों के संकेत दे रहे थे, उन्हें अलंकृत कर रहे थे। तालनृत्य का ऐसा सम्मोहक सामूहिक स्वरूप हमने अन्यत नहीं देखा। धेमाली का यह कार्यक्रम दूर-दूर से दर्शकों को आमन्तित तो करता ही है, जो लोग मण्डप में आ गये, उनकी चित्तवृत्तियों को मूलनाटक के लिए सावधान कर देता है। वातावरण के निर्माण में धेमाली का वही स्थान है, जो पाश्चात्य 'आपरा' में 'ओवर्चर' का।

इसके वाद मुख्य अभिनय प्रारम्भ हुआ। रंगस्थली से वायनों का समूह चला गया और वे गायनों के पीछे जाकर बैठ गये। गायन-वायन के वाई ओर जहाँ 'छघर' (नेपध्य-गृह) था, दो व्यक्ति लकड़ी का एक सुचित्रित तोरण या मेहराव लेकर खड़े हो गये। तोरण के नीचे दो और व्यक्ति एक पदें को फैलाकर खड़े हुए। यही पर्दा 'आड़-कापड़' था, जिसका उल्लेख हम पहले कर चुके हैं। तोरण पर कई मशालें एक साथ जला दी गई और ऐसा प्रतीत हुआ कि किसी मेहराव के ऊपर लपटों की पाँत लगा दी गई हैं। पर्दे के पीछे से एक संस्कृत-स्तोत्र सुन पड़ा और उसके वाद पर्दे को अपने हाथों से एक ओर हटाकर सुवधार सामने आया। जिस समय सूत्रधार पर्दे से वाहर होकर तोरण के नीचे से गुजर रहा था, उस समय तोरण पर जलाई गई मशालों या अरिया की उपयोगिता प्रकट हुई। प्रथम प्रवेश के समय ये ज्योतिपुंज पात्र की आकृति, भाव-भंगिमा और 'मेकअप' इत्यादि को सारे दर्शक-समाज के लिए प्रदीप्त कर देते हैं। यह एक तरह का ज्योतित परिचय है और प्रधान पात्र-पात्रियों के लिए ही इसका विधान है। इस ज्योतित तोरण को 'अग्निपेर' कहते हैं। जान पड़ता है कि लोक-नाटकों के पात्रों के निकट मशाल लेकर खड़े होने की जो पद्धित थी, उसी का कलात्मक रूप है 'अग्निघेर'

सूत्रधार नृत्य करते हुए रंगस्थली की ग्रोर बढ़ा। सूत्रधार की वेशभूषा इस नाट्य-पढ़ित की प्राचीनता का द्योतक है। नीचे मध्ययुगीन लहुँगे के ढंग का लहरेदार वस्त्र था, जिसे 'घूरी' कहते हैं। इसका रंग सफेद था। ऊपर गुलाबी रंग का एक जामा था— जामे की ग्रास्तीन लम्बी ग्रीर ढीली थी। इस जामे को 'गाठी-सेला' कहते हैं। कमरवन्द को 'गाठी-कापड़' कहते हैं। सिर पर एक रंगीन पगड़ी थी। यह पोणाक शंकरदेव के समय से ही ग्रपरिवर्त्तित है ग्रार इन नाटकों में सूत्रधार के महत्त्व की सूचक है।

सूत्रधार के लीलास्थली में आते ही गायन-वायन ने नान्दी-पाठ प्रारम्भ कर दिया। नान्दी के विभिन्न ग्रंगों—देवी-देवताओं के स्वरूपों और उनके किया-कलापों को सूत्रधार प्रपनी हस्तमुद्राओं द्वारा प्रदर्शित कर रहा था। मुद्राओं का अत्यन्त रोचक और सजीव प्रयोग नान्दी-पाठ के वाद 'भटिमा' में सूत्रधार ही करता है। भटिमा एक तरह का स्तवन है और इसका पाठ लयपूर्ण तो होता है, किन्तु प्रायः रागनिवद्ध नहीं। इसमें नाटक के नायक, यानी श्रीकृष्ण के पराक्रम और उनकी लीलाओं का प्रणंसात्मक वर्णन था। सूत्रधार वोलता भी था और परम्परागत और शास्त्रोक्त ('हस्तमुक्तावली' के अनुसार) मुद्राओं का भी प्रयोग करता था। श्रोताओं और दर्शकों से वोलते समय तो वह दाहिनी भुजा की कोहनी को वाई हथेली पर टेक कर दाहने हाथ को आशीर्वाद-मुद्रा में हिलाता था।

इसके बाद थोड़ी देर के लिए कई बाद्य एक साथ बजाये गये और सूत्रधार ने संगी से पूछा कि 'हे संगी काँन बाद्य बज रहा है।' संगी ने उत्तर दिया कि 'देवदुंन्दुभी बजती है।' सूत्रधार ने घोषित किया कि तब तो स्वयं परमेदवर श्रीकृष्ण पधारते हैं। हमने देखा कि सूत्रधार के पास कोई संगी नहीं खड़ा हुआ था। बाद में हमें बताया गया कि बड़गायन ही इस प्रश्नोत्तरी में संगी के रूप में हिस्सा लेता है, वह अपने स्थान से उठता नहीं है, वहीं बैठे-बैठे बोलता रहता है। यहाँ दो विशेषताएँ द्रष्टव्य हैं: एक तो यह कि संस्कृतनाटकों की नटी के स्थान पर पुरुष 'संगी' का विधान किया गया है। दूसरे यह कि बाद्यों के प्रखर बादन से नायक और नायिका के आगमन की सूचना दी जाती है। इस तरह सूत्रधार और प्रमुख गायक तथा उसके माध्यम से नेपध्यगृह के बीच तारतम्य रहता है। सूत्रधार ने नायक के प्रवेश के विषय में इसके अतिरिक्त एक विरुद्पूर्ण घोषणा की और कहा कि 'सभासद लोग, जिन श्रीकृष्ण का स्तवन मेंने किया है, वे इस सभा में पधारते हैं, उनकी लीलाओं को शान्त रहकर देखो और सुनो।' हमने देखा कि सूत्रधार इस भाँति दर्शकों पर अनुशासन भी रख पाता था और वार-वार दत्तिच्त होकर देखने और सुनने का अनुरोध करके उनका ध्यान कथा की ओर खींच पाता था।

शीकृष्ण के आगमन के लिए उसी तरह 'अग्निघेर' और 'आइ-कापड़' की व्यवस्था हुई, जैसे सूत्रधार के प्रवेश पर हुई थी। उद्धव का हाथ पकड़े श्रीकृष्ण लोलास्थली की ओर वढ़े। इष्ण लाल रंग की धोती और कुरता पहने थे, सिर पर मुकुट और वक्ष पर 'तंगाली' नामक रंग-विरंगा और सुन्दर अंगवस्त्र कसा हुआ था। हाथ भी लाल रंग में रंगे थे और एक हाथ में चक्र था। नूपुर भी पहने थे। लीलास्थली में आते समय कृष्ण (और उनके साथ उद्धव) ने 'प्रवेश-नृत्य' किया और उस नृत्य के साथ-साथ गायन-वायन ने उनकी महिमा में गीत गाया। गीत में जिस रूप, भंगिमा इत्यादि का वर्णन था, उसे कृष्ण और

उद्धव नृत्य-मुद्राम्रों द्वारा प्रकट कर रहे थे—-'नटवर वैसे', 'वदनइन्दु रुचि ईसत हासा', 'नयन पंकज,' 'भुज लम्बित जानु' इत्यादि।

इस नृत्य के बाद सूलधार (जो गायन-वायन के निकट बैठ गया था) पुनः आगे आकर बोला कि 'हे सभासद लोग, इस प्रकार श्री उप्ण प्रवेश करके एक तरफ (एक पास-हुया) विराजमान हो गये। अब तुमलोग रुक्मिणी का प्रवेश देखो और सुनो।' श्री कृष्ण और उद्धव एक दूसरे का हाथ पकड़े हुए आगे बढ़े और लीलास्थली के एक किनारे एक चौकी पर, जिसपर छोटा-सा मण्डप तना था, बैठ गये। यह मण्डप द्वारका के राजभवन का सूचक था और इसके आगे एक गदाधारी द्वारपाल भी खड़ा हो गया। इस मण्डप के ढंग के तीन और मण्डप थे। एक तो भीष्मक की राजधानी कुण्डिनपुर में राजदरवार का द्योतक था, दूसरा उन्हीं के रिनवास का और तीसरा भवानी-मित्दर का। सूत्रधार ने फिर संगी से पूछा—'कौन वाद्य बजा?' उत्तर मिला—'देववाद्य।' सूत्रधार ने रुक्मिणी के सिखयों-सिहत आगमन की घोषणा की। पुनः वही अग्निघेर और आड़-कापड़ तथा प्रवेश-नृत्य और गायन-वायन द्वारा प्रवेश-गीत। रुक्मिणी के साथ तीन सिखयों थीं। वे मेखला पहने थीं (कमर के नीचे के अंगों को ढकनेवाली असिया साड़ी) और ऊपर कंचुकी और चादर। सोनेचाँदी के अलंकार और चूड़ियाँ भी थीं। दोनों ही प्रवेश-नृत्यों में सख्य-भाव दीख पड़ा। रुक्मिणी सिखयों-सिहत रिनवासवाले मण्डप में बैठ गई।

सूत्रधार ने कथासूत्र को ग्रागे बढाते हुए सुरिभ नामक भिक्षक भाट के कृण्डिनपुर से द्वारका ग्राने की सूचना दी। भाट साधारण व्यक्ति था, ग्रतः इस प्रवेश के साथ 'ग्रग्निघेर' ग्रीर 'ग्राड़-कापड़' की व्यवस्था नहीं थी। भाट लाल पगड़ी ग्रीर पीली धोती पहने हए था ग्रीर एक हाथ में कमण्डल ग्रीर दूसरे में कागज का बना छाता लिये हुए था। उसकी बेशभूषा श्रौर भाव-भंगिमा में समसामयिक यथार्थता थी, जबिक प्रमुख पात्र-पातियों में परम्परा का अनुसरण। इस तरह एक ही परिस्थिति में दो विभिन्न रसों का संचार जान पड़ता। सूरिभ भाट ने श्रीकृष्ण को अपना परिचय दिया ग्रौर दोनों के बीच लघु संवाद के बाद सुरिभ ने रुविमणी के रूप-गुण-वर्णन का पाठ किया। ऐसे पाठ को 'भटिमा' कहते हैं। हमने देखा कि कृष्ण-सुरिभ का संवाद गद्य में था ग्रीर 'भटिमा' पद्य में। संवाद का उच्चारण लय के साथ किया जाता था और हर तीन-चार शब्दों के बाद लघ विराम था और वाक्य-समाप्ति पर दीर्घ विराम । मेरा अनुमान है कि इस उच्चारण-पद्धति द्वारा प्रत्येक शब्द श्रोताग्रों पर स्पष्ट हो जाता था, यद्यपि यह लयात्मकता ग्रस्वाभाविक जान पड़ती थी। भटिमा छन्दोबद्ध होते हुए भी गाई नहीं जाती। काव्यगुण हृदयग्राही थे ('बन्द्रलि ग्रधिक अधर करु कांति। श्रोतिम मोतिम दसनक पांति। ) ग्रौर श्रीकृष्ण जिस भाँति इस वर्णन को सुनकर विह्वल हए, उसमें रसनिष्पत्ति के ग्रनेक तत्त्व, संचारी, व्यभिचारी, भावानुभाव इत्यादि की प्रगति दीख पड़ी।

इसी भांति सूत्रधार की घोषणा के बाद द्वारका से कुण्डिनपुर-रिनवास में दूसरे ब्राह्मण भाट हरिदास का ग्रागमन दिखाया गया ग्रौर रुक्मिणी के सामने श्रीकृष्ण का रूप-गुण-वर्णन। रुक्मिणी ने श्रीकृष्ण के प्रेम में विह्वल होकर जो गीत गाया, उसमें विरहो- त्कण्ठिता नायिका के लक्षण स्पष्ट थे। सिखयों के साथ वार्त्तालाप लय के साथ कहा गया, न कि स्वाभाविक वार्त्तालाप की तरह। वस्तुतः, प्रायः सभी गद्य वार्त्तालाप की गैली में कहे गये— एक-एक शब्द स्पष्ट, हरेक वाक्य कुछ पदों में विभक्त और हर पद के बाद लघु विराम।

सूत्रधार ने आगे आकर सूचना दी कि कुण्डिनपुर के नरेण भीष्मक पधारते हैं। राजा भीष्मक ग्रांर रानी णणिप्रभा का प्रवेण उन दोनों के पद और आयु के अनूकूल था। उन लोगों ने नृत्य नहीं किया, वरन् मन्थर और राजोचित गित से आगे वढ़े। भीष्मक की वेणभूषा थी धोती, लम्बी चपकन, जिसपर सलमे-सितारे का काम था, तथा राजसी पगड़ी। साथ में ज्ञातिलोग (अर्थात्, राजा के पार्षद) भी आये। संवाद में राजा और राजमहिषी ने हिमणी का विवाह श्रीकृष्ण से करने का निश्चय प्रकट किया। हिमणी की सखी लीलावती पास खड़ी थी और फिर वह रिनवास के मण्डप में गई और यह शुभ समाचार हिमणी को सुनाया। सूत्रधार ने कहा कि आपलोग देखिए कि इस समाचार को सुनकर कैसे आनन्दमग्न हो हिमणी नृत्य करती हैं। उसी रंगस्थली के एक ओर राजसभा और पाइव में हिमणी का सोल्लास नृत्य और गान हुआ।

स्वधार की घोषणा के वाद भीष्मक के पुत रुक्म का प्रवेण हुआ। उसकी प्रवेणभंगिमा और चाल विलकुल भिन्न थी। वह जमीन पर जोर-जोर से पदाघात करता हुआ
और अपने खड्ग को हिलाता हुआ आया। स्पष्ट है कि पात्र की चारित्रिक विशेषताओं
के अनुसार प्रवेण-मुद्राओं का निर्धारण ग्रंकिया नाट-पद्धति का महत्त्वपूर्ण ग्रंग है ग्रौर उनके
द्वारा विभिन्न रसों का संचार सहज ही हो जाता है। स्वम का दर्प उसकी ककंश वाणी
और उद्ण्ड चेण्टाओं में लक्षित था। पिता-पुत्र का संवाद और स्वयंवर का निश्चय-इसे
सुनकर सखी ने हिमणी को दु:ख-समाचार दिया। उल्लासपूर्ण नृत्यगान के विपरीत
विरहतापमग्ना हिमणी का दूसरा नृत्य, उसकी गिर-गिर पड़ने की भंगिमा, सभी ने दर्शकों
की भावभूमि को पुनः वदल दिया। आधुनिक दृष्टिकोण से विलाप-गान लम्बे और
ग्रस्वाभाविक जान पड़े, किन्तु दर्शकों पर उनका प्रभाव स्पष्ट था। हिमणी की विभिन्न मुद्राओं
और चेष्टाओं का वर्णन स्तुधार वार-बार सामने आकर करता था। इधर भीष्मक इत्यादि
दूसरे मण्डप में बैठ गये थे। मैंने देखा कि एक ग्रोर तो हिमणी का विप्रलम्भ-गान हो रहा था
और दूसरी ग्रोर स्वयंवर के लिए ग्रानेवाले राजाओं के लिए ग्रासन रखे जा रहे थे।

करुण रस के प्रवाह में लघु विराम के तुल्य एक विनोदपूर्ण परिस्थित का ग्रारोपण हुग्रा। रुक्मिणी सखी से कहती है कि हमारे शुभचिन्तक वेदनिधि ग्राह्मण को बुला लाग्रो। यद्यपि लिखित नाटक में वेदनिधि की चारितिक विशेषताग्रों ग्रथवा व्यवहार का कोई संकेत नहीं है, तथापि ग्रिभित्य में उसे परिहास ग्रौर विनोद के माध्यम के रूप में प्रस्तुत किया गया। रुक्मिणी ग्रपनी व्यथा का वर्णन करती है उसी परम्परागत लयात्मक ढंग से; किन्तु वेदनिधि उत्तर देता है रोजाना की बातचीत के ढंग से। उसकी भंगिमा, उच्चारण, मुद्राएँ, समसामयिक जीवन से मेल खाती हैं। रुक्मिणी का वेदनिधि को द्वारकापुरी भेजना, वेदनिधि की लम्बी याता, उसका श्रीकृष्ण से निवेदन, उसके कृष्डिनपुर लौटने में विलम्ब, रुक्मिणी की वेताबी, विरह-वेदना ग्रौर वार-वार मूर्च्छित होना—इन सारे प्रसंगों के

प्रस्तुतीकरण में दो विभिन्न रसों—करण ग्रीर हास्य का ग्रद्भुत विपर्यय ('कण्ट्रास्ट') दिखाया गया। कभी दर्शकों के मन में तनाव होता, कभी ढील। वेदनिधि कुण्डिनपुर से द्वारका जाता है, तो लीलास्थली में एक मण्डप के पाँच गज के फासिले में कई वार ऐसे चक्कर लगाता, मानों मीलों चल रहा हो ग्रीर कभी दौड़ता, कभी हाँफता, कभी थकान का ग्राभास देता। दर्शकों का खासा मनोरंजन हो रहा था।

इस बीच रंगस्थली में एक-एक करके राजा लोग स्वयंवर के लिए आये। हरेक राजा का प्रवेश करने का ढंग निराला था और इस प्रदर्शन में बहुत कुछ पैण्टोमाइम' (मूका-भिनय) की झलक दीख पड़ी। वस्तुत:, चेण्टाओं द्वारा पाल के व्यक्तित्व की अभिव्यक्ति भारतीय अभिनय-शैली का विशेष अंग है।

यहाँ सम्पूर्ण कथानक का विवरण करना तो अनावश्यक होगा, किन्तु प्रदर्शन में कुछ स्थल मनोरंजक और उल्लेखनीय थे। श्रीकृष्ण स्वयंवर में आने के लिए राजी हो जाते हैं। मण्डप से उठकर कृष्ण 'छघर' (नेपथ्यगृह) में गये। वहाँ से कागज, कूट और कपड़े का बना हुआ रथ दर्शकों के पीछे से थापना के निकट से लाया गया है। यह चमत्कारपूर्ण प्रदर्शन (स्पेक्टेटिकल) का नमूना था और नाटक तथा शिल्पकला के परम्परागत सम्बन्ध का उदाहरण। सूलधार रथ की तीन्न गित का वर्णन करता है और वेदनिधि बाह्मण तेजी को सहन न कर सकने से अचेत हो जाने का अभिनय करता है। यह वड़ा रोचक प्रसंगथा।

इधर भवानी की पूजा के लिए रुक्मिणी जाती है और पूजन भी यथावत् दिखाया गया। जब पूजन के बाद रुक्मिणी सिखयों-सिहत राजसभा में आई, तब उसके सौन्दर्य रो विमोहित होकर राजे लोग जैसा व्यवहार करते हैं, उसका सूत्रधार वर्णन करता है और तदनु-सार राजे लोग चेष्टाएँ करते हैं। वर्णन और अभिनय का यह तारतम्य कुशलता से निवाहा गया और इस प्रसंग में दर्शक-समाज का मनोरंजन भी होता है। सिखयों-सिहत रुक्मिणी के मन्दिर और राजदरवार में जाने की गित भी एक तरह का मन्थर-नृत्य जान पड़ता है। और उस समय भी गायन-वायन गीत गाते हैं—रंगिनी सिख संगिनी बाला। चलिल जैसे चांदकेरि कला। इस तरह चलने के ढंग को लीलागित में चलना कहा जाता है।

सभा के बीच में से कृष्ण के रुक्मिणी को हरकर रथ की ग्रोर ले जाने पर शिशुपाल एवं ग्रन्य राजाग्रों की उत्तेजना को दिखाने के लिए वह विशाल रंगस्थली विशेष उपयुक्त थी। युद्ध का प्रदर्शन प्रभावशाली था; क्योंकि द्वन्द्वयुद्धों की चेष्टाग्रों के श्रनुसार वाद्यकार लय ग्रौर ताल देते जाते थे, गायक बीच-बीच में घोर युद्ध का गीतों में वर्णन करते थे ग्रौर सूत्रधार नवीन प्रसंग की घोषणा करके कथानक को ग्रागे बढ़ाता जाता था। द्वन्द्वयुद्ध में योद्धा गोलाकार दायरे में युद्ध कर रहे थे। विजयोपरान्त रुक्मिणी के निवेदन पर कृष्ण ने रुक्म को मारा तो नहीं, किन्तु जिस भौति उसकी दाढ़ी उखाड़कर उसके मुख पर कालिख पोती—इस प्रसंग ने राद्ध रस के बाद पुनः हास्य रस का संचार किया। तदुपरान्त रुक्मिणी-श्रीकृष्ण-मिलन में श्रृंगार रस उमड़ा। विवाह-प्रसंग में ब्रह्मा का रुक्मिणी के सौन्दर्य से विमोहित होकर मूज्छित होना—यह पुनः हास्य का प्रेरक हो गया। इस भाँति राद्ध, हास्य ग्रौर शृंगार रस के एक साथ संचार के फलस्वरूप कथानक में नवीनता न होने के

वावजूद अनेक तालों और लयों में अभिनय की विविधता प्रतिविम्बित थी। इस तरह दर्शक-समाज का व्यान अभिनय-केन्द्रित रहा।

अन्त में मुक्तिमण्डल का पाठ हुआ, जिसे भरतवाक्य और श्रीकृष्ण के स्तवन का सम्मिश्रण कह सकते हैं। भटिमा की भाँति ही इसका पाठ किया गया—लयात्मक काव्य पाठ, न कि तालयुक्त गान। हर चतुर्थ पंक्ति थी—सोहि करत नित्य मुकुति तोहार; और इसपर वायन लोग हर बार खोल पर ताल देते थे।

श्रभिनय के उपरान्त एक और संस्कार सम्पन्न हुआ, मुख्य अतिथि को आशीर्वाद । यह भी गायन-वायन द्वारा प्रस्तुत किया गया। मुख्य अतिथि ने सब के लिए भेंटस्वरूप कुछ इच्य दिया। तदुपरान्त, गायन-वायन ने पुनः कल्याणसूचक गीत गाया और मुख्य अतिथि को पीतल के पात में (जिसे 'सराई' कहते हैं) ताम्बूल दिया गया। इस तरह उस रावि का अभिनय समाप्त हुआ। मुझे वताया गया कि नाटक को अंशतः प्रस्तुत करना परम्परा का दण्डनीय उल्लंघन है और चूँकि उस रावि का अभिनय सांगोपांग नहीं था, इसलिए प्रायश्चित्त-स्वरूप पुनः नाटक का अभिनय सुविधानुसार किया जायगा।

× × × × ×

मध्ययुगीन भाषा-नाटकों के रंगमंच का मूल रूप ग्रसम में इसलिए ग्रक्षुण्ण रह सका कि वह धार्मिक परम्परा का एक ग्रंग वन गया ग्रीर सत्नों जैसी सुव्यवस्थित ग्रीर बहुत कुछ सम्पन्न संस्था के संरक्षण में ग्रभिनयों का तांता चलता रहा।

मिथिला और नेपाल की उपत्यका में, जहाँ उत्तरी भारत के भाषा-रंगमंच का प्रारम्भिक उत्थान हुआ था, यह रंगमंच तवतक ही जीवित रहा, जबतक इस क्षेत्र में हिन्दू-राज्य प्रभावशाली रहे। वर्त्तमान दरभंगा-राज में १६वीं सदी के अन्त तक कीर्त्तनियाँ नाटकों के प्रस्तुत किये जाने का उल्लेख मिलता है। दरभंगा-राज के वर्त्तमान महल में एक नाट्यगृह भी है। किन्तु, इस समय न तो कीर्त्तनियाँ नाटक प्रस्तुत करनेवाली कोई सुव्यवस्थित मण्डली ही है और न संरक्षण ही उपलब्ध है। १६वीं सदी के अन्त तक आते-आते यह रंगमंच अपने मूल रूप को अक्षुण्ण रख सका, यह भी सन्दिग्ध है। असम के मठों में रंगमंच धार्मिक प्रतिबन्धों के फलस्वरूप वाहरी सांस्कृतिक प्रभावों से अछूता रहा; परन्तु मिथिला और नेपाल में १७वीं सदी तक राज्य-संरक्षण के अन्तर्गत रंगमंच राज-दरवार की रुचि के अनुकूल परिवर्तित होता रहा होगा। जो नाट्यगृह मैंने दरभंगा-राज के महल में देखा, वह बहुत पुराना नहीं है और उसपर १६वीं सदी का पाश्चात्य प्रभाव लक्षित होता है।

ग्रतः, मध्ययुगीन रंगमंच के स्वरूप का ग्रनुमान हम ग्रसम के ग्रंकिया नाट के ग्रिति-रिक्त, उसी क्षेत्र की कितपय स्थानीय लोक-परम्पराग्रों से ही कर सकते हैं। मुझे ग्रवतक दो ही ऐसी स्थानीय लोक-विधाग्रों के ग्रस्तित्व की जानकारी मिली है, जो मध्ययुगीन रंगमंच की प्रतिध्विन मानी जा सकती हैं। एक तो नेपाल का 'कातिक नाच' ग्रीर दूसरा पूर्णिया जिले के ग्रामीण ग्रंचल का 'विदापत नाच'। ग्रांचिलक ग्रथवा ग्रामीण कला की यह विशेषता रही है कि वह न तो संरक्षक राजाग्रों की बदलती धिनयों का ही ग्रनुमोदन करती है ग्राँर न धार्मिक प्रतिविम्बों के कारण बाहरी प्रभावों से सर्वथा विलग रहती है। इसीलिए, उसमें पुरातन की मणियाँ भी, धूलिधूसरित ही सही, मिल जाती हैं, ग्राँर नये ग्रंलकार का भी ग्रभाव नहीं होता। यदि कमी है, तो परिष्कार, सज्जा ग्राँर सुसंस्कृत साहित्य की। भोंड़े ग्रीर ग्रव्यवस्थित लोक-रंगप्रदर्शन में भी ग्रध्येता को मध्ययुगीन रंगमंच की धरोहर के दर्शन हो सकते हैं, यह 'विदापत नाच' के निम्नलिखित वर्णन से सिद्ध हो जाता है।

## बिदापत नाच : उत्तर बिहार की अल्प-परिचित प्रदर्शन-विधा :

बिहार के पूर्णिया जिले में 'बिदापत नाच' इस नाम से एक आंचलिक नाटक की परम्परा है। इसमें मध्ययुगीन मिथिला के की र्त्तानियाँ नाटक तथा असम के अंकिया नाट, दोनों की झलक देख पड़ती है। मण्डलियों में प्रायः किसान और मजदूर होते हैं—अधिकतर हरिजन-वर्ग के।

सन् १६६० ई० में पूणिया जिले के झिरवा नामक गाँव में आकाशवाणी, पटना-केन्द्र की ओर से श्रीफणीश्वरनाथ 'रेणु' ने उस गाँव की एक मण्डली द्वारा प्रस्तुत 'पारिजात-हरण' नामक नाटक के कुछ श्रंशों के रेकार्डिंग किये। उस सिलसिले में 'विदापत नाच' की पद्धित के विषय में कई रोचक वातें जात हुईं। 'पारिजातहरण' नामक नाटक विद्यापित का लिखा नहीं, विल्क उमापित उपाध्याय का लिखा हुआ है। मिथिला और नेपाल के कीर्त्तानयाँ नाटकों में यह काफी पुराना है और इसका रचनाकाल सन् १३२५ ई० के आसपास माना जाता है। 'पारिजातहरण' के ही नाम से महापुष्प शंकरदेव ने असम में १५वीं सदी के आसपास एक दूसरा नाटक लिखा, जो रंगमंचीय तत्त्वों में उमापित उपाध्याय के नाटकों की अपेक्षा अधिक समृद्ध है। झिरवा गाँव के जनकदास की मण्डली ने जो 'पारिजातहरण' खेला, उसके लेखक का नाम वे नहीं दे सके। किन्तु, जान पड़ता है कि उसमें दोनों ही नाटकों का सम्मिश्रण है। मंच और अभिनय-परम्परा में असिमया अंकिया नाट का प्रभाव अधिक स्पष्ट है। किन्तु, चूँकि कीर्त्तानयाँ नाटक के अभिनय की कोई और परम्परा ज्ञात नहीं है, इसलिए पूणिया जिले की इस परम्परा में ही शायद कीर्त्तानयाँ के अवशिष्ट चिह्न विद्यमान हैं।

मण्डली के नेता जनकदास हैं और अन्य उपनेता मूँगीलाल हैं और मोहनलाल। नेता को 'मूलगाइन' कहते हैं। ध्यान देने की बात है कि असिमया अंकिया नाट में भी प्रधान गायक को मूलगाइन कहते हैं। असिमया अंकिया नाट में वाद्यकार के लिए एक और शब्द है बायन। सम्भव है, यहाँ भी यह शब्द प्रचलित रहा हो। 'मूलगाइन' के साथियों को 'समाजी' भी कहा जाता है।

जिस स्थान पर पात अपनी सज्जा करते हैं, उसे यहाँ 'साज-घर' कहा जाता है। इसकी तुलना ग्रसमिया-नाटक के 'छघर' या 'छद्मगृह' से की जा सकती है।

नाटक प्रारम्भ होने से पहले मृदंग ग्रौर खोल के ऊपर काफी देर तक सामूहिक बादन होता है। इसे यहाँवाले 'जमीनिका' कहते हैं। 'जमीनिका' का ग्रर्थ है भूमिका ग्रौर निश्चय ही यवनिका-उत्थान में जो बाद्यवादन और गान होता है, उसी का नाम यहाँ 'जमीनिका' होगा।

'जमीनिका' के बाद नाटक के प्रारम्भ में भगवती-वन्दना और तदुपरान्त अन्य देवताओं की बन्दना होती है। भगवती-बन्दना विद्यापित-रचित है और चूँकि प्रत्येक नाटक के प्रारम्भ में यह बन्दना प्रस्तृत की जाती है, इसलिए यह जान पड़ता है कि इस प्रकार के नाटकों को गाँव में 'विदापत नाच' कहने लगे। इस बन्दना का नेतृत्व भी मूलगाइन करते हैं। मृदंग प्रायः मौन रहता है और शब्द बहुत स्पष्ट। सभी बन्दनाएँ बर्तमान-लोकगीतों के स्तर से उच्च जान पड़ी। भगवती-बन्दना के बाद गुरु-बन्दना और लक्ष्मी-बन्दना भी कही गई।

इसके उपरान्त, 'पारिजात नाटक' का परिचय दिया जाता है विकटा, यानी विदूपक तथा नायक के बीच एक संक्षिप्त संवाद के माध्यम से। इस संवाद में नायक विदूपक को वताता है कि हमलोग भड़ेती करने के लिए जमा नहीं हुए हैं, बल्कि 'पारिजात-हरणनाटक' दिखाने के लिए। विदूपक पारिजात को 'परजात' समझता है और कहता है तुमलोग हमारी जात बदलने के लिए आये हो?

कुछ इसी ढंग की छेड़छाड़ के बाद 'गणेश-सुमिरन' गाया जाता है। विघ्नहरण देवता गणेशजी का स्मरण प्रायः सभी लोकनाटकों में किया जाता है—चाहे दक्षिण भारत में, चाहे उत्तर भारत में।

विकटा को घुँघहन्नों की ग्रावाज सुनाई पड़ती है। पूछने पर नायक उसको बताता है कि राधिकाजी सिखयों के साथ ग्रा रही हैं। 'पारिजातहरण' में राधिकाजी सिखयों के साथ ग्रा रही हैं, यह कैसी ग्रजीव वात है। नायक समझाता है कि हमारे किसी भी नाटक में रासनृत्य होना ग्रावश्यक है ग्रीर रासनृत्य राधिकाजी ग्रीर उनकी सिखयाँ ही कर सकती हैं। राधा ग्रीर उनकी सिखयाँ ग्राती हैं ग्रीर तब एक सामूहिक नृत्य के साथ दो पद, जिन्हें विद्यापित के पद कहा गया है, नृत्य के साथ-साथ गाये जाते हैं। दो पदों में से एक तो निश्चय ही विद्यापित का है। यह भी स्पष्ट है कि इन पदों का साम्य ग्राजकल की होली ग्रीर चैती धुनों से है।

यह रासनृत्य एक दूसरी प्राचीन परम्परा का अविशय्ट चिह्न है। निस्सन्देह, जयदेव के 'गीतगीविन्द' ने जिस तरह के रासनृत्यों की परम्परा चालू की, वह विकृत रूप में ही सही, इन कलाकारों ने अपने ढंग से सुरक्षित रखी है। ध्यान देने योग्य वात यह है कि 'विदापत नाच' में विद्यापित के नाम, जयदेव के वृन्दगान तथा असमिया-अंकिया नाट एवं मैथिली कीर्त्तनियाँ नाटक सभी का सम्मिश्रण है।

श्रव 'पारिजातहरण' नाटक का मुख्य कथानक प्रारम्भ होता है। कृष्ण आते हैं और उनके थोड़ी देर वाद नारद। इन दोनों के प्रवेश की कथा कविता में कही जाती हैं। नारद का सिर घुटा हुआ है, धोती पहने हुए हैं और हाथ में छिपाकर पारिजात का फूल लिये हुए हैं। कृष्णजी के पीछ-पीछे जरी की साड़ी पहने हुए रुक्मिणीजी का प्रवेश होता है। पद्य के वीच-वीच में गद्य में संवाद चल पड़ता है।

कृष्ण पूछते हैं कि किस कारण हमारे चारों ग्रोर एक दैवी सुगन्ध फैल गई?
नारद हाथ खोलते हैं ग्रीर ग्रपने हाथ में छिपाये हुए पारिजात के फूल को सामने कर देते हैं। पारिजात की प्रशंसा में सामूहिक गीत गाया जाता है। नारद कृष्णजी को फूल ग्रापित कर देते हैं। कृष्ण पूछते हैं कि यह फूल किसे दूं। नारद का उत्तर है कि फूल लेने के लिए तो सत्यभामाजी ने कहा था, किन्तु चूंकि रुक्मिणीजी यहीं मौजूद हैं, तो फूल क्यों न उन्हीं को दे दिया जाय।

कृष्ण पारिजात-पुष्प को रुनिमणी के हाथ में दे देते हैं।

रिवमणी अपने को धन्य मानती है। गीतों के सहारे कथा आगे बढ़ती है। इधर लीलास्थली पर सत्यभामा की दासी जाती है और उसके कानों में भनक पड़ती है कि पारिजात-पुष्प रुक्मिणी को दे दिया गया है।

रिवमणी शब्द का उच्चारण 'रुकुनि', इस रूप में किया गया है। ध्यान देने योग्य बात यह है कि ग्रसमिया नाटक के कुछ गीतों में भी 'रुकुनि' रूप का ही व्यवहार होता है।

सत्यभामा का प्रवेश और कुछ झिझक के वाद, मन्थरा की भाँति दासी, सत्यभामा को पूरी कथा सुनाती है भ्रार उसके कान भरती है।

सत्यभामा कुद्ध होकर नारद को बुलाने को कहती है। नारद पहले से ही मौजूद हैं श्रीर कहते हैं कि यह सब श्रीकृष्ण की नासमझी है। पारिजात उन्हें रुक्मिणी को नहीं देना चाहिए था। सत्यभामा कोप-भवन में चली जाती है।

कृष्ण का प्रवेश श्रीर नारद का उन्हें सारी कथा सुनाना। नारद कहते हैं कि यह फूल श्राप सत्यभामा को दे दीजिए। वे कोप-भवन में पड़ी हैं। कृष्ण रुविमणी की स्रोर देखते हैं। रुविमणी कहती हैं कि हे मुरारि, मैं हरिगज यह फूल नहीं दूंगी।

इसके उपरान्त कृष्ण रंगस्थली में सत्यभामा के पास जाते हैं, जहाँ वे अपने आभूषण इधर-उधर फेंके बैठी है। मूलगाइन सत्यभामा के रूठने और कृष्ण का उन्हें मनाने का बड़ा सजीव वर्णन गीत के रूप में करता है। कृष्ण-सत्यभामा-संवाद इस नाटक का उल्लेखनीय अंश है—पहले गद्य में, वाद में गीतों में।

कृष्ण वायदा करते हैं कि पारिजात फूल क्या, वे पारिजात-वृक्ष ही सत्यभामा के लिए लाकर उपस्थित कर देंगे। सत्यभामा प्रसन्न हो जाती है और फिर ग्राभूषण पहनते हुए भवानी की वन्दना करती है। इस वन्दना-गीत की धुन में राजस्थानी लोक-गीतों की स्पष्ट प्रतिष्विन है।

कृष्ण नारद को गद्य में आदेश देते हैं कि वे इन्द्रपुरी जाकर इन्द्र से पारिजात-वृक्ष देने का अनुरोध करें। नारद सन्देह प्रकट करते हैं, लेकिन कृष्ण के वार-वार कहने पर चल देते हैं।

कृष्ण का सन्देश सुनकर इन्द्र उनके ग्रहंकार की भर्त्सना करते हैं। गद्य ग्रौर गीत में संवाद चलता है। इन्द्र कहते हैं कि वे किसी भी हालत में पारिजात-वृक्ष देने को तैयार नहीं है। जय नारद कृष्ण के पास वापस जाते हैं, तब कृष्ण पूछते हैं कि क्या हुआ ? नारद कहते हैं कि मत पूछो, मत पूछो, । इन्द्र ने तो हमारी जीभ पकड़कर खींचने की धमकी दी।

मूलगाइन संगीत में कृष्ण के क्रोध का वर्णन करते हैं और यहाँ पर मृदंग की जगह खोल का प्रयोग होता है।

कृष्ण गरुड को आज्ञा देते हैं कि सेना तैयार करो। इसके उपरान्त रंगस्थली में कृष्ण की सेना का आगमन होता है। मूलगाइन इस सेना का वर्णन करते हैं और यहाँ पर गद्य में बोलते हैं। मार्के की बात यह है कि गद्य में मूलगाइन द्वारा वर्णन कुछ वैसी ही शैली में किया जाता है, जैसे अंकिया नाटकों के सूत्रधार द्वारा।

कृष्ण की सेना मुखाँटे पहने हुए जाती है। इसी तरह के मुखाँटे इन्द्र तथा अन्य देवताओं के लिए असिमया के 'भाओनाघर' में मिलते हैं। दक्षिण भारत के नाट्यों में पात्रविशेष मुखाँटे धारण करते हैं। उस समय सामाजिक जो गीत गाते हैं, उसकी गति त्विरत है और यहाँ 'माचिंग साँग' की-सी घ्विन मिलती है। इस धुन की कुछ लटक वैशाली के मछुआ लोगों के गीतों में भी मिलती है।

इसके वाद रंगस्थली पर एक वृक्ष की डाली दीख पड़ती है। यह पारिजात-वृक्ष है। मुखौटा पहने एक दूत खड़ा है, जो उसकी रक्षा कर रहा है। कृष्ण की सेना उसको सार भगाती है।

दूत इन्द्र के पास जाकर शिकायत करता है। इन्द्र ग्रव ग्रपनी सेना लेकर निकलते हैं ग्रीर साथ में शची भी हैं।

एक तरफ इन्द्र, शची और उनकी सेना तथा दूसरी ओर कृष्ण, सत्यभामा तथा उनकी सेना। मूलगाइन गद्य में बताता है कि अब सत्यभामा और शची 'कैंसन जवाब देत हैं, ये जवाब सवाल सुनिया'। युद्ध होने से पहले सत्यभामा और शची का एक दूसरे को जली-कटी सुनाना नाटक का रोचक प्रसंग है। मिथिला के गाँवों में औरतों का हाथ चमका-चमकाकर लड़ने का अभिनय इस स्थल पर मिलता है।

तदुपरान्त इन्द्र और उपेन्द्र (कृष्ण) का युद्ध शुरू होता है। युद्ध के साथवाला संगीत अत्यन्त उपयुक्त है। युद्ध में भाग लेनेवाले लोग मुखीटा पहने हुए हैं।

इन्द्र का वज्र विफल होता है। इन्द्र शंकर का ध्यान करता है। शंकर भगवान् मय गणों के रंगस्थली पर जाते हैं। गण मुखौटा पहने हुए हैं। गणों का नृत्य 'शंकर भोले!'— इन शब्दों के साथ मेल खाता है।

शंकर डमरू वजाकर दोनों को श्रादेश देते हैं कि इन्द्र ग्रीर विष्णु तो भाई-भाई हैं, झगड़ा क्यों होता है। इन्द्र कहते हैं कि विष्णु हमें भाई मानें तव तो?

शंकर कहते हैं कि इसमें गलती तुम्हारी है, तुम क्षमा माँगो। साथ ही, शंकर रुक्मिणी और सत्यभामा को भी समझाते हैं। ग्रन्त में इन्द्र ग्रौर उपेन्द्र गले मिलते हैं ग्रौर मंगलगान के रूप में मूलगाइन गाते हुए कहते हैं कि जो 'पारिजातहरण' की इस कथा को

सुनेगा, उसका जीवन सफल होगा। इसकी तुलना असम के शंकरदेव के नाटकों के अन्त के पदों से की जा सकती है। इस अन्तिम पद में गुणीजनों के प्रति भी कुछ शब्द कहे जाते हैं।

इस अभिनय की दो चार वातें विचारणीय हैं --

- (क) नाटक मंच पर नहीं, बिल्क दर्शकों के बीच एक लीलास्थली में प्रस्तुत किया गया, जिसके दोनों ग्रोर दर्शक बैठे हुए थे। 'साजघर', यानी 'ग्रीन रूम' कुछ दूरी पर होता है।
- (ख) गीतों का साहित्य-पक्ष तो उत्कृष्ट है ही, उनके रागों में विविधता और नाटक की परिस्थिति और गित के अनुसार तालों का प्रयोग है।
- (ग) नाटक किसका लिखा हुन्रा है, यह ग्रामीण कलाकारों को ज्ञात नहीं; किन्तु उसके पद निश्चय ही मध्ययुगीन साहित्य की परपरा में हैं।
- (घ) गद्य कुछ तो परम्परागत श्राँर कुछ समसामियक होता है। परम्परागत गद्य वह है, जिसमें मूलगाइन सूत्रधार की भाँति किसी परिस्थिति-विशेष में दर्शकों को सम्बोधित करता है, जैसे हुल्ण की सेना के ग्रागमन के समय मूलगाइन द्वारा सेना का वर्णन। दूसरी तरह के गद्य का प्रयोग उस समय होता है, जिस समय कथानक में किसी नई घटना श्रथवा मोड़ का संकेत करना अभीष्ट है। उदाहरणतः, जब हुल्ण नारद को इन्द्रपुरी भेजते हैं, तब 'ऐक्शन' को श्रागे बढ़ने के लिए गद्य का प्रयोग किया जाता है। दूसरे शब्दों में गद्य कथानक की प्रगति का वाहन है।
- (ङ) युद्ध अथवा अन्य प्रकार की तीन्न भावना के उन्मेष की ओर दर्शकों का ध्यान आकृष्ट करने के लिए कभी-कभी एक साथ मृदंग पर थाप दी जाती है, जैसे नारद की वात सुनने पर इन्द्र जब आवेश में आता है, तब मृदंग की थाप सुन पड़ती है। यह तरीका लगभग सभी प्रकार के परम्पराशील नाटकों में दृष्टिगोचर होता है, किन्तु खास तार से नौटंकी में। नाटक के प्रारम्भ में प्रस्तावना, वन्दना और अन्त में मंगलगायन, इस परम्परा का सम्बन्ध पुरातन संस्कृत-नाटकों से स्थापित करता है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि 'विदापत नाच' में मिथिला के कीर्त्तनियाँ नाटक और असम के ग्रंकिया नाटकों की परम्परा विकृत रूप में ही सही, विद्यमान है।

× × × ×

गरम्पराशील रंगशाला का विस्तार हमारे देश की विशाल सीमाग्रों ग्रीर विविध रंगतों के ग्रनुकूल ही है ग्रीर जितने प्रदर्शन मेंने देखे हैं, उनसे मुझे उसका स्पर्श-मात्र ी हमिल सका। फिर भी, यदि मैं उन सभी प्रकार के प्रदर्शनों का विवरण दूँ, जो में देख सका हूँ, तो ग्रलग ग्रन्थ की ही व्यवस्था करनी पड़ेगी। रासलीला, जाता, भवई, तमाणा, रामलीला इत्यादि सुप्रसिद्ध विधाग्रों के रंगमंच के दिवरण के लिए तो ग्रलग-ग्रलग ग्रन्थ चाहिए। ग्रतः, यहाँ मैंने कुछ बानगी ही प्रस्तुत की है।

एक बात स्पष्ट कर देना ग्रावश्यक है। यह जरूरी नहीं कि इन रंग-प्रदर्शनों से सभी पाठकों का मनोरंजन हो सके। परम्पराणील रंगणाला णहरी जीवन के ग्रम्यस्त प्रेक्षक के लिए ऊब पैदा करनेवाली हो सकती है। जो इस वातावरण में रम जाने के लिए प्रस्तुत नहीं है, उसे निश्चय ही उलझन महसूस होगी। दूसरे, लगभग सभी परम्पराणील रंग-प्रदर्शनों में एक ग्रोर बेहद सादगी ग्रीर वाल-सुलभ रूपरेखा होती है ग्रीर दूसरी ग्रोर परम्परा से प्राप्त सांकेतिकता ग्रीर परिपक्वता। ग्रक्सर ग्राधुनिक णिक्षित नगरवासी प्रेक्षक इस रंगणाला के उसी सरल ग्रार ग्रपरिपक्वता। ग्रक्सर ग्राधुनिक णिक्षित नगरवासी प्रेक्षक इस रंगणाला के उसी सरल ग्रार ग्रापरिपक्वता प्रतीत होनेवाले बाह्य को देख पाता है; क्योंकि परिपक्व ग्रीर सांकेतिक ग्राभव्यंजना को समझने के लिए जिस सहानुभूति ग्रीर सहदयता की ग्रावश्यकता है, उसके लिए प्रयास ग्रीर संस्कार ग्रेपेक्षित हैं।

# परम्पराशील नाट्य-साहित्य के नमूने

परम्पराशील नाट्य-साहित्य न पूर्णतः मौखिक है और न पूर्णतः लिखित। वस्तुतः मौखिक लोक-साहित्य और लिखित साहित्य के छोरों के बीच इन नाट्यों की सामग्री कहीं सर्वांगपूर्ण पाण्डुलिपियों, कहीं रंग-संकेतों से विहीन संवाद-लिपियों, कहीं केवल गीत-संग्रहों ग्रीर कहीं मौखिक रूप में विखरी पड़ी हैं। भाषा क्षेत्रीय और ग्रांचलिक है और कहीं-कहीं स्थानीय। ग्रतः, इन नाटकों का साहित्यिक मूल्यांकन उस तुलनात्मक पढ़ित से नहीं किया जा सकता, जो मैंने परम्पराशील रंगशाला, कथावस्तु एवं संगीत-नृत्य के विवरण में ग्रपनाई है। ग्रतः, यहाँ मैं कुछ नाटकों से ऐसे प्रसंगों को नमूने के तौर पर दे रहा हँ, जिनसे पाठकों को स्वयं इनकी साहित्यिक ग्रीर काब्यात्मक विशेषताग्रों का ग्राभास मिल सके। ग्रन्त में, मैंने एक ऐसी प्रदर्शन-विधा (उत्तर विहार का 'जट-जटिन') का विवेचन किया है, जो ग्रन्य परम्पराशील-नाट्य विधाग्रों की तुलना में लोक-साहित्य पर ही मूलतः ग्राधारित है।

## मेलात्त्र का भागवतमेल :

भागवतमेल का सर्वप्रिय नाटक है 'प्रह्लादचरित' ग्रथवा 'नृसिंहावतार'। इसके दो प्रसंग (मूल ग्रीर हिन्दी-ग्रनुवाद) उसी रूप में दिये जा रहे हैं, जिसमें मैंने उनका ग्रभिनय मेलातूर ग्राम में देखा था। मूल में 'वचन' को छोड़कर ग्रन्य ग्रंग पद्य में हैं, किन्तु हिन्दी-ग्रनुवाद समुचा गद्य में हैं।

## हिरण्यकशियु, लीलावती ब्रीर प्रह्लाद के प्रथम प्रवेश का दृश्य

## वचनम्

अन्तट विलोककण्टकुण्डैन हिरण्यकशिपु वच्चे मार्गम्बु पराक् ।।

## दरुवु-देवगान्धारि-म्रादि।

वेडलेनम्मा हिरण्यासुरुडिदिगो वेट्क मीरग निपुड्डु ।। या ।। कडुवडिदनुजुलुजेरि य्रदुकम्मु कोनि मुदमु मीरि यडुगडुगुकु मडुगुलु परुवग घरलो निमतपराक्रम विक्रमु डनगा ।। चा ।। यसुरमन्तु लिरुगडल हस्त-लागीयगानु यसमान चामरमु लौसुगा वीवगानु वसुमित लोपलनु सर्टिव्वरुगलरे यनुचनु इतनि दणदिसलनु चाल पोगडगनु

## वचन

तव विलोककण्टक हिरण्यकशिपु का ग्रागमन है। सावधान!

## दरुवु--देवगान्धारि ग्रादि

ग्रव यही, यही, कान्ति से चमकनेवाला हिरण्यकशिपु ग्रा गया है। उसके ग्रागमन की पद्धति देखें:

वहुत-से ग्रसुरों से घिरे हुए, वह वार-वार सोल्लास इस भाँति घोषणा करता है — "भूमि पर में ही ग्रमित पराकम विक्रम हूँ।" ग्रपने दोनों तरफ उन ग्रसुर-मन्त्रियों से, जिनके हाथों से ग्रनुपम चँवर डुलाई जा रही हैं, वह यह भी पूछ दानव घारेयुडु तानगुचुनु वसुधातल मल्लोलरेमै अदरग वैक्लेल्ल गुमुलुगूडि वदरग।। लेता है कि मेरे समान इस भूमि पर और कोई हो सकता है? दसों दिशाओं के लोगों से प्रशंसित, वह घोर दानव वसुधातल को कम्पित कर सभी शत्रुजनों को भगाते हुए, या रहा था।

#### वचनम्

श्चन्तट हिरण्यकशिषु पट्टपु राणियैन लीलावती वच्चे मार्गम्बु एविधान नप्टेनु ।।

#### द्विपदा

ग्ररितम् खम् सौर गुरुसति मारुवरुनि अन्दमुगरु घरमुद्दगारु सरसिजम्बुलनेलुचाल नेत्रमुलु मारुनि चापम्बुलु मगुव कनुबोम्मलुतलु-कुनीलम्बुल् तरुणि मुंगुरुल् चेलि चिल्क पलुकुल चिन्दुतेनेयुल अलस्केम्पूल ठाल अतिवौड्ठील अलमले मोग्गल अमर वजमल दाडिमवित्तुलु तगुनु दन्तमुलु पैडिरे कुलकान्ति वरगुचेनिकवकु ग्रंगनन् दुजोगग्रलचद्ररेखा बंगार कुसुमम् पडति नासिकम् मेरु गेपिन शंखम्ब मेलति गलम्ब तरुचयिन कोण्डलु दन्तिकुम्ममुलु अपरंचि कुण्डलु अति वे स्वनु गवयु चपलाक्षि नुगारु चीमलवारु सैकतम्बुल-नेलु सतिजघनम् नयमोप्प रम्भलु ननबोणि तोडलु केन्दामरल विष्ट गरित पादमल् सुन्दरु ललोमेलु सुगुणालवाल प्रभनोप्पु बङ्गारु वोम्म बोम्मककादिदि कल्व पुबुलवन्ति वन्तिकादिदि पंचंबाणुनि दन्तिकादिदि मेण्ड तलुकुलमिच् मिचुकादिदि मुट्ठुमेटि राहंस हंसकादिदि मंचि ग्रमृतम्तु सोन सोनकादिदि कम्मच्ण्टिय तेने तेनेकादिदि चाल तीरियन चेलुव चेलुवकादिदि विकसिंचु चेंगलुव कलुवकादिदि ग्रल्ल कन्दर्पशरमु शारमुकादिदि वाणि रसिवच वीण वीणकादिदि सर्वविद्यल चाण

#### वचन

तदनन्तर हिरण्यकशिपुकी पट्टमहिषी लीलावती पधारती है। उसका विधान यों है:

#### द्विपदा

देवगुरु की पत्नी के उपपति चन्द्र के समान मुखकान्तिवाली, कमलों पर शासन करनेवाले जिसके नेव हैं, मदनचाप जैसे भ्रव, इन्द्रनील मणि की छवि जैसे नील ग्रलक, शुक-शावक के समान मधुमय वाणी, चमकीले पद्मराग के समान अधर, मल्लिका-मुकूल, वज्र, ग्रीर दाडिमबीज के समान चमकनेवाले दन्त, शोभायुक्त स्वणंपत्र जैसे कपोल, चम्पा के फूल के समान नासिका, शाणोल्लीढ शंख के समान ग्रीवा, निविडगिरि, जयकुम्भ तथा स्वर्णकुम्भ जैसे स्तनयुग्म, चींटियों की पंक्ति जैसी रोमावली, सैकतराशि समान जघन, रम्भा-स्तम्भ के समान ऊरू, रक्तकमल के समान पादतल। महिलोचित उत्तम गुणों की राशियह नारी मानों शोभायुक्त सुवर्णविम्व है। नहीं-नहीं, सुवर्णविम्ब नहीं है। फिर क्या है? कूम्द-सुमनों की पंक्ति है। वह भी नहीं। शायद, मन्मथ की हस्तिनी हो। हस्तिनी भी नहीं। क्या उत्कृष्ट कान्तिवाली विद्युत् है ? यदि विद्युत् भी नहीं, तो ग्रौर क्या हो सकती है? सुन्दर राजहंस है। घरे! वह भी नहीं! अब मालूम हुआ अमृत, की धारा ही है! ग्राखिर यह भी मिध्या चाणकादिदि यल्ल सम्पांग रेम्म रेम्मकादिदि चाल श्रुंगारकोम्म कोम्मकादिदि मुद्दु कुलिकेटि प्रतिमे प्रतिमेकादिदि अल्ल! पगडम्पुलितके लितकेकादिदि रूपलावण्य सरमु सरमुकादिदि नवरसम्बुल सरणि सरिणकादिदि मंचि जब्बाजि भरणि भरणिकादिदि चालभागियन तरुणि तरुणि लीलावती दनरगवे डलेन।।

उपमा ठहरी। वस्तुतः, यह तो मधु है। नहीं, नहीं, यह मधु भी नहीं, सौन्दर्य-सम्च्य होगा। वह भी नहीं। मानों वह लोकप्रसिद्ध मन्मथ वाण है। क्या वह बाण हो सकती है? नहीं, नहीं, फिर क्या है? वह तो सरस्वती की बीणा है। वह भी नहीं। सभी विद्यायों की कसौटी है। श्ररे! रे! कसौटी नहीं। अब जान कि वह तो सम्पंकि-लता है। वाह! वह भी नहीं। शृंगार-रसमयी रमणी है। नहीं, नहीं। इसमें सन्देह नहीं हो सकता कि यह तो लावण्यवती प्रतिमा ही है। वह भी नहीं, तो प्रवाल की लता है क्या? वह भी नहीं। रूप-लावण्य का तडाग है। नहीं, नहीं, शायद नवरसों की सरिण होगी। वह भी नहीं। सुगन्ध-द्रव्यों का भाण्डार-जैसी लगती है। सत्य तो यह है कि यह सुन्दर तरुणी लीलावती है, जो अपने पति की ग्रोर बढ रही है।

## वचनम्

स्रवुरा ईविधम्बुन स्रह्म्पु नेगडु निद्दुम्पु मुद्दुचेक्किक्कु दिक्कु विदिक्कुल तलुक्कु तलुकंचु पिक्कटिल्ल सक्किन लीलावितरमणि तन मगिन कडकु वच्चे मार्गम्नु पराक।।

#### ग्रठाणा ग्रादि

वच्चे निदिगो लीलावती रमणी

ग्रिलिनील वेणी।। ग्रा। भुत्सटगा दनुज
चेलुलु कोलुवग मुदमु मीर दनुजन्दुनि
विद्कि।। च।। चिगिलि नुदुट तिलक

युकलुकुग चेलुवु देरमुं गुरल दुस्जारग

मकरंगुनि चिलुकवले मुद्दु गारक

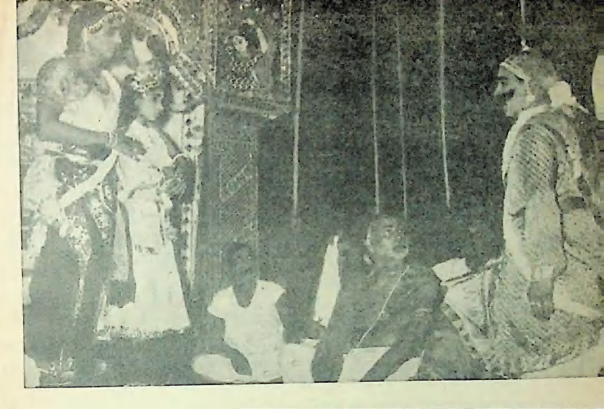
मगनिपैनि कडुमोहमु मीरग।।

#### वचन

वाह! मुकुर की तरह स्वच्छ कपोलवाली, चारों तरफ छाई हुई कान्ति से चमकनेवाली, लीलावती अपने पति के समीप आ रही है। आगमन का ढंग देखिए:

## श्रठाणा ग्रादि

श्रमुर-वालिकाश्रों से घिरी हुई, भौरों के तुल्य काले केणवाली लीलावती ग्रपने पति दनुजेन्द्र के पास वड़े व्यामोह ग्रीर हर्ष के साथ ग्रा गई है। ललाट में तिलक, माथे पर हिलनेवाली ग्रलक से ग्रलंकृत, वह सुन्दरी मदन के णुक के समान ग्राकर्षक है।



कपर: तामिलनाडु का भागवत मेल—हिरएयकशिपु-प्रह्लाद (लीलावती) नीचे । ग्रसम के शंकिया नाट का एक युद्ध-दृश्य (हिनएगीहरुए)





#### वचनम्

श्रवुरा ईविधम्बुन हिरण्यकशिपु तनयुण्डैन- प्रह्लादुडु वच्चे मार्गम्बु एविधा नण्टेनु ।।

#### द्विपद

ग्रागमनिखिलवेदान्त वेद्युण्डु भागवतुललोन
परमपूज्युण्डु सकलिविवेकुण्डु साधु सज्जनुडु
ग्रकलंकचित्तुण्डु निखिल सेवकुडु परमवैष्णव
भिक्तपरिपूर्णु डितडु सरस सज्जनुलकु
साधुवैनाडु नयगुणशीलुण्डु नामतत्परुडु
मियमरिच निद्रलो स्मरणले जेसु सौन्दर्यगात्तुण्डु जगदेकहितुडु इन्दिरा रमणुनि
यलिम नेल्लपुडु भिजियम्पुनुचु चाल भिक्ततो
मिगुल ग्राजगमुलु कोनियाड दृढ्चित्तुडुनुचु
परमुन मिदनेचि परमपावनुडु परिविडचु
नुदेंच प्रह्लादु डिपुडु।।

#### वचनम्

ग्रन्तट हरिभक्ति शिरोमणियैन प्रह्लादुडु वच्चेमार्गम्बु पराक् ।।

## दरुवु-भैरवि-ग्रादि

प्रह्लादुडु चनुर्देच निदिगो भिन्त-मीरगानु। श्राहादकरमुन तन सखु लेन्दरिकि परमुन देलुपुचु बाह लालितमुग भावतुललो परमपुज्युडिन जनुलु पोगडग। निनिधिन निधध पमनिध पमगरिगम पधम पमगरिगम पमपा।।२।।

पमगरिगम पधधिन सग रिसनिध निपधिन सनिधपम धपम गरिगम पधा।। श्रडुगडुकु कुतन मिय मरिच यपुडु हरिहरि हरियनि पलुकुचता।।२।।

#### वचन

ग्रहो! विस्मय!! हिरण्यकशिपु के पुत्र प्रह्लाद की प्रवेश-पद्धति का वर्णन यों है—

#### द्विपद

निखिलागमवेदान्तविद्, भागवतों से परमपूजित, बुद्धिमान्, साधु, सज्जन, अकलंकहृदय, समाजसेवक, परम वैष्णव, भिक्तपरिपूणं, शरणागतों का रक्षक, भगवान् का पूजन करनेवाला, शरीर को भूलकर नींद में भी भगवान् का स्मरण करनेवाला, देखने में सौन्दर्यं का मूर्तिमान् स्वरूप, भिक्त के कारण सारे संसार के लोगों से बन्ध, दृढचित्त, अन्तस्तल में परमात्मा का मनन करने से अत्यन्त परिशुद्ध, प्रह्लाद दुतगित से आ रहा है।

#### वचन

हरिभक्त-शिरोमणि प्रह्लाद ग्रा रहा है। सावधान! उसके प्रवेश की रीति यों है:

## दरुवु-भैरवि-ग्रादि।

य्रत्यन्त भिवत और यानन्द के साथ अपने वन्धुश्रों को परमात्मा का परिचय कराते हुए, वह जिसे सब 'भागवतों से परमपूजित' कहते हैं, वार-वार शरीर को भूलकर तन्मयता से 'हरि-हरि-हरि' बोलनेवाला, 'भूमि पर सब हरिमय है, हरिनाम ही तारक मन्त्र है, ऐसा भली भाँति समझनेवाला, वड़े लोगों की प्रशंसा पाते समय 'दासोऽहं' (ग्रापका दास हूँ) कहते हुए वार-वार नमन करनेवाला, प्रह्लाद पिता के पास या गया।

## हिर्ण्यकशिषु ग्रीर प्रह्लाद के ग्रन्तिम संवाद का ग्रंश

## हिरण्य-प्रह्लाद-संवादम्-सीसम्

हि०---मिरा वालका यन्दुकुन् जेडियवु नामाट मीरेदि न्यायमटरा।

प्र •—पालकडिलिलोन पर्वालिचि युन्निट्ट जगदीशुडुण्डगा जिंदयनेला।

हि०—राक्षसकुलमल्ल रक्षिन्तु वनि-युण्टि इट्लौ दुयनुचु ने नेहगलरा।

प्र०--म्रिखिलाण्ड कोटिनाय कुंडैन मुरहरि चेरि नीकुलमु रक्षिम्पगलडु।

हि०—गरुड किन्नरयक्ष गन्धर्वुलिटु-विच्च पेप्पुतो निनु विटुविम्पगलरा।

प्र०--कडिमि वेल्पुलकेल्ल धनुडैन वेन्नण्डु पेम्पुतो न ननु विदुविम्पगलडु।

हि०--मुल्लोक मुलवारु मुन्दुनिल्वग लेरु येन्दु बोदुवु नीकु यवरुदिक्कु।

प्र • — मुल्लोकमुलकादिमूलमे वेलशिल्लु दन्तीन्द्रिवरुदुड़ तनकुदिनकु।

हि॰--(गी) लेडि बेट्बुलितो नेदुरिचिनदलु नीवु प्रतिभाटलाड वच्चे बदेरा।

दरुवु-पन्तुवराली-ग्रादि हि०--एरा ग्रोरि वालका यन्दुकुनु जडियवु मेरगादु नामाटलु मीरुटनीकु ।।१।।

## हिरण्यकशिषु-प्रह्लाद-संवादम्--सीसम्

हि०—रे बालक! क्यों व्यर्थ ग्रपने को गँवाते हो? मेरी बात की उपेक्षा करना उचित है क्या?

प्रo--क्षीर-वारिधि पर शयन करनेवाले जगदीश की ऋषा से मेरा कभी कुछ भी नहीं विगड़ता।

हि०-मैंने समझा कि तुम राक्षस-कुल की रक्षा करोगे। किन्तु मैं नहीं जानता था कि तुम इस तरह वेकार सिद्ध होगे।

हि०---गरुड--- किन्नर-- यक्ष-- गन्धर्व आदि देव यहाँ स्राकर क्या तुम्हें छुड़ायेंगे ?

प्र०—शूरवीर, देवों के भी देव, विष्णु गौरव-सहित यहाँ ग्राकर जरूर छुड़ायेंगे।

हि०—तीनों लोकों में रहनेवाले सभी लोग मेरे सामने टिक नहीं सकते। तुम कहाँ जाग्रोगे? कौन तुम्हारी रक्षा करेगा?

प्रo--तीनों लोकों के ग्रादि पुरुष, दन्तीन्द्र वरदायक मेरी रक्षा करेंगे।

हि०--मेरे साथ तुम्हारा यह तर्क, वाघ के साथ हरिणी की बातचीत के समान है।

प्र•—राई, ग्राकार में बहुत छोटी है, तो भी ग्रपने स्वभाव को दिखाती ही रहती है। छोड़ती नहीं।

## दरुव-पन्तुवराली-म्रादि।

हि॰—रे वालक! तू इस तरह क्यों प्रपना जीवन बेकार करता है। मेरी वात की उपेक्षा करना उचित है क्या? प्र०--क्षीरवारिधिलोन शेपुनि पर्वालचु सारसनाभु डुण्डंग सडियनेटिके ।।२।।

हि०--दानवकुलमुनेल्ल पूनि रक्षिन्तु वनुचु नेनिचि युण्टि निटुल नेरुग नैतिरा ।।।३।

प्र०—मानितसुगुण शीलुडैन भक्तपा-बनुड श्री माथुड कुल मेल्ल चेलग जेशुरा ॥४॥

हि०—तडयक सिद्धसाध्य गन्धवंयक्ष दिविजुलु वडियकुमनुचु निन्नु विडिपिम्पगलरा ।।५।।

प्र०—कडिमी देवतुलकेल्ल कान्तुडैन मुर-हरिनुडियमनुचुजन्नु विडिविम्पगलडु ॥६॥

हि०-त्रह्मादि सुरुलना वलिमि किम्पवे-रतुरु इम्महि नेन्दु पोदुवु यन्वरुदिक्कु ॥७॥

प्र०--त्रह्मादि सुरुललेल्ल पालिचु दयापरुडु कम्मविल्तु जनकुडौ श्री कान्तुड़ दिक्कु ॥५॥

इन ग्रवतरणों में गीत, नृत्य ग्रांर वार्ता की उसी सम्मिश्चित गैंकी का विधान लक्षित होता है, जो पूर्व-मध्ययुग में उत्तर ग्रीर दक्षिण दोनों के ही विभिन्न ग्रंचलों में वैष्णव सन्तों द्वारा प्रचलित की गई।

उत्तरप्रदेश की नौटंकी

जैसा ग्रन्यत्र बताया जा चुका है, नौटंकी एक नाटक-विशेष का नाम है, जिसकी शैली सांगीत की है। इसकी लोकप्रियता के कारण सांगीत शैली का ही दूसरा नाम 'नौटंकी' प्रचलित हो गया। नौटंकी की कथा मैंने ग्रन्यत्र दे दी है। निम्नलिखित प्रसंग पिछत नत्थाराम शर्मा गौड़ (हाथरस) द्वारा प्रस्तुत 'संगीत नौटंकी शहजादी उर्फ ग्रय्यारा भौरत' से उद्धृत है भौर खड़ी बोली के लोकपक्षीय काव्य का आकर्षक उदाहरण है। इसमें कुछ गीत उस्ताद इन्दरमन के बनाये हुए हैं। इनका काव्य-प्रवाह और संवाद की झड़ी दोनों ही निराली प्रतिभा के द्योतक हैं।

दो०—विविध भाँति के गुल खिले, भँवर रहे गुंजार। मानों मास बसन्त ने, कियी शुभग श्रुंगार।।

प्र०--क्षीर-वारिधि में पन्नगशयन, भगवान्, विष्णु मेरी रक्षा के लिए तैयार हैं, इसीलिए मेरा कोई भी कुछ बिगाड़ नहीं सकता।

हि०—मैंने समझा कि तुम दानव-कुलों की रक्षा करोगे। मैं नहीं जानता था कि इस तरह तुम्हारी जिन्दगी बेकार होगी।

प्र०--सुगुण-शील-भवत--पालक, श्रीनाथजी तुम्हारे कुल की रक्षा करेंगे।

हि०--क्या सिद्ध-साध्य-गन्धर्व-यक्ष ग्रादि देवता पौरुष के साथ कप्टों से तुझे छुड़ायेंगे ?

प्रo-देवता सार्वभाम मुरहरिजी सूचना के विना ही मुझे जरूर छुड़ायेंगे।

हि०--मेरे भुजवल से ब्रह्मादि देव भी डरते हैं। इस भूमि पर तुम कहाँ जाग्रोगे? ग्राथय कौन देगा?

प्र०—प्रह्मादि देवों का भी रक्षक, मन्मथजनक, श्रीकान्त ही भेरा ग्राश्रय है। ग०—ग्रद्भुत शुभग शृंगार बनाया बसन्त ने। जलवा ये ग्रपना ग्राइ दिखाया वसन्त ने।।
नरिगस की लो सब्जी से जमीं ऐसे छा रही। मख़मल का फर्श गोया विछाया बसन्त ने।।
बेला जुही चमेली का पहना मनों गहना। हीरे की दमक को भी लजाया बसन्त ने।।
ये गुल गुलाब मुनियाँ गुल तुरे फवा यों। माणिक मणी चुन्नी को हराया वसन्त ने।।
चम्पा कनेर गेंदा सूरजमुखी खिला। पुखराज गो मेदक को भगाया बसन्त ने।।
ये मोतिया निवाड़ा गुलशब्बो केवड़ा। शुभ केतकी का गहना सजाया बसन्त ने।।
बन ठन के बैठा बगीचे छाई यों बहाली। निज हुस्न से कमर को छिपाया बसन्त ने।।
कोकिला चातक बोलते भोंरा की यों गुंजार। मानों साज लेकर राग को गाया बसन्त ने।।
दिल को खुशी हई है ग्रजब चमन देखकर। तिवयत मेरी को ग्राज फँसाया बसन्त ने।।

#### मालिन का

दो०--भवन मेरे के सामने, है खाली दालान। टिकौ वहीं स्राराम से, ऐ परदेशी ज्वान।।

ची० — ऐ परदेशी ज्वान न मानों ख़ौफ़ किसी का मन में।

मत पाश्रौ तक़लीफ़ करों जो हुक्म बजाऊँ छन में।।

शुचि गुलाब बेला के श्रव चुनने को तुरत सुमन में।

नौटंकी का हार बनावन हित जाऊँ गुलशन में।।

दो०---बनाऊँ हार निराला। ये गुल चुन-चुन कर ग्राला। जल्द बँगले जाऊँगी

## फूर्लासह का

दो०--कर तयार खाना मुझे, एक मुहर दूं तोय। गूंथूं तुझसे शुभग शुचि, जरा फूल दे मोय।।

चौ०-जरा फूल दे मोय देखना शोभा मेरी गुथन की।
सांचे की सी ढली कलीघर जोड़ूं जटित सुमन की।।
पहने हार नारि शहजादी छिपँ कान्ति हीरन की।
होय चौगुनी जोति तुरत नौटंकी के जोवन की।।

दो०—हार हिय पर साजैगी। देख छवि रित लाजैगी।। हाल सब तुझै सुनाया। इसी इल्म की खातिर मैं माली को यार बनाया।।

#### मालिन का

दो०—काई बात बनावता, ऐ परदेशी ज्वान। बँगले ग्रन्दर टिकत ही, हुग्रा तुझे बौरान।। चौ०—हुग्रा तुझे बौरान बने हैं चतुर ग्रौर सुज्ञानी। नौटंकी का हार बनाना तु जाने ग्रासानी।। ग्रपने मतलब के लिये क्यों बैठो गढ़ कहानी। ग्रगर बिगड़ जाय हार तोप धर उड़वा देगी रानी।। दो०---बैठ ग्रपने शऊर से। बात मत कर गुरूर से।। क्यों ग्रपनी-ग्रपनी तानें। हार बनाने की परदेशी कहा सार तू जानै।।

## फूल सिंह का

दो०-करतब अपने पर तुझे, मालिन बड़ा ग्ररूर।। चुपकी होकर बैठ बस, क्या है तुझे शऊर।।

चौ०--वया है तुझे शऊर दूर से देख मेरा जौहर है।

कतैदार यह गुथन देख मोहित हों जिल्ल बशर है।।

गुंचे-गुंचे बीच जड़ दिया, क्या अमील गौहर है।

जिसकी आमा के प्रकाश से लिज्जित शम्शकमर है।।

#### मालिन का

दो० — गुथन देख कर हार की, मो मन भयाँ ग्रनन्द।
ग्रजव ग्रनेखी कली लखि, तिबयत हुई पसन्द।।
ला० — ग्रजव खुशनुमां हार गुथा है ज्वान इिल्मयत में भरपूर।
हार पहनते नारि के बरसै रुख़सारों पर नूर।।
होकर तन में मगन हार लेकर मनमें मुसिकात चली।
गजगवनी सी उगर में इतउत झोका खात चली।।
कभी ठविन केहिरिकी जाती कभी हंस गित जात चली।।
इंथों दिन ग्रन्दर महल को नागिन सी लहरात चली।।
नौटंकी की नजर गुजारा पहनों हरवा मेरी हजूर।। हार०।।

## नौटंकी का

ला० लं—वरसत नूर तेरे चेहरे पर तन मन हुआ मगन तेरा।
सत्य बतादे अरी कैसे हुआ गवन तेरा।।
नित आती नौ बजे करे ही फेरे तू कैई शब तक।
दस बाजे हैं कौन से खसम के पास रही अब तक।।
हरगिज छिपना नहीं छिपाबेगी मानि मुझ से कब तक।।
कत्ल करादूं कहै नहीं साफ़-साफ़ मुझसे जब तक।
खा-खा माल मस्त हुई में जानूं उमेंगा जोवन तेरा।। सत्य०।।

#### मालिन का

ला॰ लं॰ — ग्रौर दिना से दूनी मेहनत करी बनाया मैंने हार।
जुही मौगरा गुथे बेला नरिंगश के गुल छिबिदार।।
कुन्दकली की दमक निराली देखो प्यारी नजर पसार।।
भाव-भाव पर चमेली गुथी इस सबब हुई श्रवार।
दास इन्द्रमन कहैं महरखां क्या है इसमें मेरा क्रसूर।।

#### नौटंकी का

ला॰ लं॰—बाँई फड़के श्रांख फड़कता मालिन बाँवा कर मेरा।
चोली तड़के हाथ हरदम जावे कुत्र पर मेरा।।
भरें तुरंग श्रंग जोवन लहराता लहर लहर मेरा।
मुझे ये दीखें कोई मो लायक श्राता बर मेरा।।
कर श्रंगार मेरा फूलों का धन से भरूं वतन तेरा।।

#### मालिन का

दो०—सूर्यमुखी के फूल का, शीश फूल शिर घाल। मौलसिरी के सुमन की, मोरबन्दनी भाल।।

ला०-शुचि करनफूल पहनाये कान कदम के। गुलशब्बो का गलपटिया गलमें चमके।। महाराज जुही के जोशन निरयाले। चम्पकली चम्पा की बाजू बेला के डाले।। नरगिस की नथ में जड़ा मोतिया गुल है। भलके की जगह पर नीलम कोयल गुल है।। महाराज केतकी कर कंगन छिबदार। छूई मुई के छन गेंदा के गजरे दीने डार।। मौगरा सुमन की मोहनमाला डारी। करधनी कुन्द की कटि में कर वहारी।। महाराज पद्म की पायल पगन सजाय। सकल सुमन के सब ग्राभूषण दये तुरत पहनाय।। सदहा गुल का गुलदस्ता कर में धारी। फिर बनों बिदेशी को हरवा गल डारी।। महाराज पान मुख दरपण कर दीनों। देखो मुख शहजादी क्या श्रृंगार शुभग कीनों।।

#### नौटंकी

दो०—दरपण जब देखा मैंने, ग्रजब शुभग श्रृंगार । खुशी हुई तन बदन में, ग्रपना रूप निहार ॥

चो० -- प्रपना रूप निहार मैंने जब नजर हार पर कीनी।

मणि माणिक पुखराज दमक कहीं कहीं चुन्नी की चीन्हीं।।

गुस्सा खा तन बदन पकर बहियां मालिन की लीनी।

कहाँ से लुच्ची तैने हार में जभारात गुहि दीनी।।

कड़ा--मालिनरी तेरा गुथा नींह हार हार किस पर गुथवाया। कड़ी लग रही गांठ मरद यह हार बनाया।।

हु०--सच बता हरामिन खसम कौनसा मालदार कर श्राई तू। कब हुआ तेरे घर इतना धन जो लाखों का जड़लाई तू।।

दो०---यार कोई कीना तैने। जान लीनी यह मैंने।। मुझे यह देत दिखाई। इश्क चोट का मारा कोई गुलशन रखा छिपाई।।

#### मालिन का

दो०---कुमर मेरे की बहू का, है पीहर गुजराज। सो आई गौने अभी, कहूँ घरम की बात।।

चौ०--कहूँ धरम की वात श्रभी तक तुमने देखी है ना।

उसके पीहर जभारात की कमी नहीं सुन लैना।।

बड़ों श्रापकौ नाम उसे बढ़िया इनाम कुछ देना।

उसने रिच पिच जटित जवाहर हार बनायौ भैना।।

दो०--रत्न जड़ हार दिये हैं। ग्रापकी नजर किये हैं।। छिपाई लाल लड़ी है।

शाहजादी सुज्ञान वह मेरी आई चतुर बड़ी है।।

## नौटंकी का

दो०--- मुखुन तेरे मालिन मुने, नैन पड़े मेरे लाल। कोड़न के मारे तेरी, उड़वा दूंगी खाल।।

दो०—मालिन समझले मन में, ग्राया तेरा काल।। मालिन०।। झूठे सखुन जो बोले, कढ़वाय लऊँ खाल।। मालिन०।। तू मुझे समझ कर भोली, करती है जाल।। मालिन०।। किसकी भगा बहू लाई, बतला ततकाल।। मालिन०।। ग्रव भी बता सच मालिन किसका यह माल।। मालिन०।। तोकूं नहीं इन्दरमन कर देंगे पामाल।। मालिन०।।

#### मालिन का

दो०---मेरी बहना कौ बड़ी, मोपर रहत प्रमोद। ताकौ सत एक साल से, में धर लीनों गोद।। चौ०—मैं धर लीनों गोद कुमर मो ताकी यह नारी है।
रानी मानों सत्य मेरी बहनीति बहू प्यारी है।।
सुन्दर चंचल चतुर बड़ी वह रखें होशयारी है।
उस ने हार तुम्हारे में यह नई गुथन डारी है।।
दो०—रतन जड़ हार दिया नहै। ग्राप की नज़र किया है।।
छिपाई लाल लड़ी है।
शाहजादी सुज्ञान वहू मेरी ग्राई चतुर बड़ी है।।

नौटंकी का

राग कालंगड़ा परज—मालिन बहू ग्रापनी लाना।

कैसी बहू चतुर है तेरी, हमको जरा दिखाना।। मालिन०।।
देरी मतना कर चमन को कर जा जल्द पयाना।। मालिन०।।
तुरत फुरत गुलशन से ग्राना, मतना बिलम लगाना।। मालिन०।।
खाल कढ़ा भुस भरवा दूँ, निकल तेरा बहाना।। मालिन०।।

#### मालिन का

दो०--सुन शहजादी के बचन, उड़ गये होश हवास। तन में ग्रति व्याकुल विकल, मन में बहुत उदास।।

## फुलसिंह का

दो०--ए मालिन सच बता दे, ऐसी क्यों घबराय। कहा दुक्ख तुझ को हुम्रा, गिरी धरणि ग्रश खाय।।

झू०-- गिरी धरणि ग्रशखाय अकुलाय कर के हुआ कहा जा रही तू रोय प्यारी।
गोरों अंग सब पर गयौ श्याम तेरा ब्याकुल हुआ तन भयौ क्या तोय प्यारी।।
अभी महल से आई तू चमन अन्दर चक्कर खाय गिरी धरणि गई सोय प्यारी।
कहें इन्द्र मैंने कहा दगा कीनी नाहक दोव आई मोय प्यारी।।

ला॰—मुरझाय धरणि पर गिरी किस सबब मालिन।

मेरी जान बता ग्रब ग्रपने दिल की बात।।

जी जामा को छोड़ धरणि उलटी पछारक्यों खात।।

क्या दशा करी तेरे संग मेंने प्यारी।

या से मानों तैने मन में दुख भारी।।

श्रव कह दे सारा हाल तूमती छिपारी। क्यों हुग्रा नीर नैना से तेरे जारी।। मेरी जान श्राज क्यों मछली सी घबरात। जी जामा०।।

#### मालिन का

ला०—परदेशी तैने मेरी कराई ख़्वारी।
महाराज हाल क्या तुझ से कहूँ सुनाय।।
कीनी ऐसी दशा नाव दीनी मंझदार डुवाय।।
पंजाबी तैने मुझ को नहीं बताया।
लाखों का धन तें हरवा बीच छिपाया।।
रानी को देखत गुस्सा बदन में छाया।
मुझ से बोली यह किसने हार बनाया।।
महाराज सखुन सुन यह मैं गई घबराय। कीनी०।।

## फूर्लासह का

लावनी—अव नौटंकी से क्या मालिन कह आई।
तिज आज उदासी क्यों जाती घवराई।।
जो गुजरा है अहवाल सो दे बतलाई।
सव दास इन्द्रमन से कहिनारि सुनाई।।
मेरी जान धीर धर कर मती अपघात।। जी जामा०।।

#### मालिन का

लाबनी—मैंने बेटा की बहू तुझे बतलाई।
ला बहुश्रर को उन ऐसे कही सुनाई।।
यह सुनत बचन दिल श्रन्दर में घबराई।
मेरे बहुश्रर कोई नाहि जा दऊँ दिखाई।
महाराज बतादे श्रव क्या करूँ उपाय।। कीनी०।।

## फूर्लासह का

दो०-- ऐ मालिन दिल का सकल, रंज ग्रालम कर दूर। वहुग्रर में ऐसी बनूं, जैसे कोई कोई हूर।।

चौ०-जैसे कोई हूर उतर कर परिस्तान से ग्राई।
हुस्न दमक किट लचक के ग्रागे रित रम्भा शरमाई।।
तीन तीन बल खाइ चलूं जैसे नागिन लहराई।
साफ़ निकल ग्राऊँ महलन से ऐसी करूँ सफाई।।

दो०--ला साड़ी इक श्रनमोली। लसी सलमे की चोली।।
जड़ा मोतिन का दामन। लाउ मुझको गज गामिन।।
पहन महलों जाऊँगा।
नौटंकी को रूप श्राज श्रपने से शरमाऊँगा।।
मालिन का

दो०--नौटंकी से हुस्न में, तू क्या कमती ज्वान। बहुश्चर तुझै बनायदूं, प्यारे हुर समान।।

श्राल्हा—ऐसी बहुश्रर तोय बनाऊँ लिख कर हूर परी शरमाय।
नीटंकी से हुस्न चीगुना प्यारे तेरा दऊँ बनाय।।
तुरत न्हिला कर मैंने कुमर के सिर में श्रतर दिया छिटकाय।
पिटया दोनों पार ज्वान के दीनों मांग सिंदूर भराय।।
बिन्दी लगा दई माथे पर नैनन काजर दियो लगाय।
नाक में डारी नथ भलकारी श्रधरन लटकन झोका खाय।।
हंसली हार हमेल गले में मोहन माला दई पहनाय।
जुगनूं बाजू छन्न पछेली जोशन कंकन शोभादार।।
कानफूल झुमका कानन में पाँयन पायल की झनकार।।
सारे गहने सजा श्रंग पर चोली बाँहन दई चढ़ाय।
दामन पहरायो प्यारे ताऊपर सारी दई उढ़ाय।।
मुख बीड़ा दे सजा ज्वान को तब डोला में लियो बिठाय।
डोला संग लियो मालिन ने शीश महल में पहुँची जाय।।

x x x x

पश्चिम उत्तरप्रदेश और हरियाना का नाट्य-साहित्य साम्प्रदायिक और धार्मिक आग्रह से दूर ही रहा, जैसा नौटंकी के उपयुक्त उद्धरण से स्पष्ट है। यह आश्चर्य की बात है पश्चिमी उत्तरप्रदेश के ही दूसरे भाग अजमण्डल में रासलीला जैसे बैण्णवमतावलम्बी नाट्य का विकास तो हुआ ही, वहाँ की भाषा और भिक्त की प्रेरणा का विस्तार सुदूर पूर्व असम की घाटी तक में हुआ। १६वीं शताब्दी के पूर्वाई में महापुरुष शंकरदेव द्वारा रिचत अंकिया नाटों में नाट्य-साहित्य की दूसरी ही शोभा प्रतिविम्वित है।

## असम का अंकिया नाट: रुक्मिणीहरण नाटक

महापुरुष शंकरदेव ने असम में अपने अंकिया नाटों के लिए जिस भाषा का प्रयोग किया, वह एक मिश्रित भाषा थी, जिसमें ब्रजमण्डल, मिश्रिला, काशी इत्यादि क्षेत्रों के शब्दों, मुहावरों, वाक्य-विन्यास आदि का असम की स्थानीय भाषाओं में आयोजन किया गया था। आजतक वहाँ के सत्तों में इसी भाषा का प्रयोग नाटों में होता है। महापुरुष शंकरदेव के 'रुक्मिणीहरण' में मध्ययुगीन वैष्णव-साहित्य का रस प्रचुर माता में दीख पड़ता है। निम्नलिखित उद्धरण में रुक्मिणी के दूत वेदनिधि के श्रीकृष्ण के पास पहुँचने का प्रसंग है:

सूत्र०--ताहे सुनिए वेदनिधि विहसि वोलल।

वेदनिधि—हे स्वामि कृष्ण, तुहु जगतक परम ईश्वर। तोहाक ग्राखिए देखलु, ग्रतः पर हमार कमन कृशल थिक ? तुहु देवकीपुत्र, सोहि निह, ब्रह्मा महेस सेवित, श्रीनारायण, से तुहु भूमिक भारहरण-निमित्त ग्रवतार भेलि थिक। ग्रः तोहोक महिमा की कहव। हामु जदर्थे ग्रावलु ता सुनह। हामार विदर्भ राजनन्दिन हकमिनि भिक्षुक मुखे तोहारि गुनरूप सुनिए मने स्वामि भावे वरल। से कन्याक विवाह करिते, पापी सिसुपाल ग्रावल। ताहे देखिए राजकुमारि मरैछे। ग्रः हामु कि कहव? एक पतिया लेखि पठावल थिक, ताहेक देखह।

सूत्र - ग्रोहि बुलि, रुकमिनिक पत्र अध्यक हाते देलह । श्रीकृष्ण सादरे धरिए, मुद मांगल । विप्रक बोल ।

श्रीकृष्ण-हे गुरु। तुहु पाठ करह, हामु सुनिए रहो।

सूत्रo—वित्र पत लैया पड़इते लगाल, श्रीकृष्ण एकचिते सुनिए थिक। आहे लोक, ताहे देखह सुनह, निरन्तरे हरि बोल।

वेदनिध--(पत्रपाठ) "स्वस्ति श्री परमेश्वर, सकल सुरासुर वन्दित पादपद्म, प्रपन्न जनतारण नारायण, श्री श्रीकृष्ण चरण सरोक्रहेषु रूकिमण्याः सहस्र प्रणामलिखनम्। कार्यंच णिविमह निवेदनंच। हे स्वामि, श्रिश्वकः मुखे तुया गुन रूप सुनिए, कायावानयमने तोहाक पित्रभावे वरेछि। तथि पापी शिसुपाल, हामाक विवाह करिते श्रावलथिक, जैंचे सिहक भार्या निते श्रुपाल चुम्पि रहए थिक। ताहे देखि भये दण्ड जुग जाइ। जानि हामि निज दासिक सत्वरे नेविसया स्वामि। जब बोल, तुहु अन्तेसपुरे रह, कुन परकारे भेंट पाञ्च, ततोचित उपाय कहु। हे नाथ ता सुनह, विवाहक पूर्व दिवसे, भवानीक मठे चलव। से समये हामाक हिर निया जाय। जेवे तुहु हेला कये नाहि नेवव, तेबे तो हात वध दिये, हामु प्राण छाड़व। पापी सिसुपालक छायाक हामु कवहु पावे नाहि परसो। श्रोहि जानि दीन दासिक, हे नाथ, उद्धर उद्धर। तब चरन सरोष्टे किवह लेक्यिमिति पत्निवदम्।

निरीक्ष्य करुणं पत्नं पत्न्याः परमपुरुषः। प्रेमाश्रुलोचनस्तस्यौ म्लाननेत्रमुखाम्बुजः॥३४॥

(परंपुरुष भगवान् रुविमणी के करुण पत्न को देखकर प्रेमाश्रु बहाते हुए म्लान नेत्र ग्रीर म्लान मुखकमलवाले हो गये।।३४।।)

सूत्र - तदनन्तर, रुकमिनिक सकारन पत्र देखिए, कृष्णक हृदये ताप उपजल, कमल-नयनक नीर झुरये लागल। जैसन विलाप कयल, ताहे देखहु सुनह, निरन्तरे हरि बोल। राग गौरि, रूपक ताल।

धु०--हरि हरि किना भेलि राजकुमारि। कमल नयन पुरि बारि सुरावत, घनघन फोकारे मुरारि।।

पद—करत कतन तेरि, नारि निकारन, मोहि विरह दहे ग्रागी। तोहो जब जीवन, बाला छोड़ह, हउ तब तुया बध भागी।। तेरा दरसन, कैसन होइ, सुमरिते तनु मन तावे। मिलन ग्रधिकहु हरिको ग्राकुल, कुष्ण किंकर रस गावे।।३६।।

कृष्ण—हे वेदिनिधि, तुहु कहिवार पात । जो दिवसे से प्रियाक रूप गुन सुनलु, सेहन्ते रुकिमिनिक, मात्र ध्यान कय हामार मन थिक । से प्राण प्रियाक, ग्रवस्था कथा सुनिए, कैसे जीवन धरु? ग्रथे दारुक, सत्वरे रथ ग्रानह, कुण्डिनक चिलकहु एइ क्षणे जागु । से प्रियाक दुख सुनिए प्रान रहये नाहि ।

ग्नथ रथमधिरुह्य केशवोऽसौ। सपदि सारथिनोद्धवेन युक्तः।। करकृतधनुरीश्वरः प्रियायाः। प्रेमाकुलः कुण्डिनमोजसा ययौ।।३७।।

(तदनन्तर, शीघ्र ही सारथी ग्रीर उद्धव के सिंहत रथ पर चढ़कर भगवान् कृष्ण प्रिया के प्रेम से ग्राकुल हो हाथ में धनुव लेकर वेगपूर्वक कुण्डिनपुर को गये।।३७॥)

सूत्र - ताहे सुनि दारुके तत्तकाले रथ जोगावल, पेखि श्रीकृष्ण ब्राह्मनक हाते धरि उपरे तुलि, हाते सरचाप धरिकहु, उद्धव सहिते, तथि चढ़ल। दारुक महावेगे रथ खेदावल। श्रीकृष्ण जैसे चलल ताहे देखहु सुनह, निरन्तरे हरि वोल।

गीत

राग माहर घनश्री, परिताल।

ध्रु०—कुण्डिनकु ग्रावत मोहन मुरारः। कोटि इन्दुनिन्दि बदन विराजु, कर सारंग सर धारः।।

पद—स्याम मुरति पीत, श्रम्बर श्रम्बुद, तड़ित जड़ित जस सोहे।
रतन मुकुट मिन, कुण्डल डोलित हासि जगत जन मोहे।।
भुज जुग केयुर कंकन श्रागुंलि, श्रागुंरि रतन विकास।
मंजिर रंजित, चरण सरोग्रह, संकर कह हरिदास।।३८।।

सूत्रo—ग्रोहि परिकारे, कृष्णक रथ वाउवेगे चले। तथि ग्रालोल्ये ब्राह्मण, वेदनिधि रथ वेगे श्रुतिभंग हुग्रा परल, हात-पाव थिर भेल, पेट उफन्दल। नासात विश्वास नाहि निःसरे, जैसे मृतक तद्वत ग्रचेतन भेल। ताहे पेखिए श्रीकृष्ण, हाहा बुलि सिरे जल सिंचिए, फुंकि फुंकि धातु ग्रानल।

कृष्ण—हे वेदनिधि स्वस्थ हव, स्वस्थ हव। सूत्र०—कृष्णक ग्राहवास सुनिए, किछ् चेतन पाइ, विप्रे बोलल। वेदनिधि—हे बापु तुहु वा के ? हामु वा कोन ? कि निमित्त एथा आवल थिक ? कृष्ण—(विहसि बोल) हामु द्वारकार कृष्ण, तुहु वेदनिधि, रुकमिनि पठावल, तिनिमित तुहु हामु कुण्डिने चलियिछि ।

सूत्र०—ताहे सुनिए वित्र बाहु मेलि ऋष्णक धरल। वेदनिधि—हाहाबाप वर्त्तलु, हामु क्षणेके मरि जाबे, तोहाक निर्मित पुनु उपजलो। सूत्र०—त्राह्मण कम्पय देखि, श्रीऋष्ण ग्रास्वासन बुलि स्वस्थ कयल।

ततो वित्रं प्रभुः प्राह गच्छ त्वं सत्वरं गुरो। मदागमनमाख्याहि प्रियायाः प्रीतिवर्द्धनम्।।३६।।

(इसके उपरान्त भगवान् ने ब्राह्मण से कहा कि ब्राह्मणदेव तुम शीघ्र ही जाग्रो ग्रीर प्रिया की प्रीति का वर्डन करनेवाले मेरे ग्रागमन की सूचना दो।।३६॥)

सूत्र -- तदन्तर श्रीकृष्ण कुण्डिन समीप पाइ विप्रक बोलल।

कृष्ण—हे गुरु, तोहो ग्रागु हुवा चलह। से प्राणिप्रया नैरासा देखिये प्राण छाड़व। हामार ग्रागमन रुकमिनि कहं गिया।

सूत्र -- विप्र सुनिए ऋष्णक म्रासिर्वाद कयकहु म्रागु हुवा चलल । इकथार होक । क्किमिनिक वृतान्त सुनहं।

#### श्लोकः

विलम्बं वीक्ष्य वित्रस्य रुक्मिणी राजनन्दिनी । चिन्तां दुरन्तामासाद्य रुरोद सखिसन्निधौ ॥४०॥

(राजनिन्दनी हिमणी ब्राह्मण के लौटने में विलम्ब देखकर गहरी चिन्ता प्राप्त करके सखी-सान्तिस्य में रोने लगीं।।४०॥)

सूत्र० — तदन्तर विप्रक विलम्ब देखि इकिमिनिक मने चिन्ता मिलल।

हिसमणी — (मदनमंजरिक बोल) हे सिख, हामार परम अनर्थ भेल। आजु

अधिवास कालि विवाहक दिवस। से वेदनिधि कृष्णक आनए नाहि पारि,
लज्जाये नावल। हाहा अब स्वामिक आसाछेद भेल।

सूत्र -- ग्रोहि वुलि कुमारी जैसे कन्दन कयल ताहे देखह सुनह, निरतर हरि वोल।

#### गीत

राग गौरी, विसम ताल।

ध्रु०—मायि माधव ग्रव कयल मेरि नेरास।
पन्थ नेहारि राजकुमारी, फोकारे घने निस्वास।।
हामु ग्रभागि, लागि जानहु, जीवन नाथ नावे।
मुरुछि पड़ल, चेतन हरल, रमनि संकरे गावे।।४९॥

सूत्र -- ऐसन कन्दन कए वाला, मुरुछित हया परल, सखि सब देखिए, हा ह। बुलि, बाहु मेलि धरिकहो प्रवोध बोलल।

मदनमंजरी—हे सिख, स्वस्थ हव, स्वस्थ हव। से श्रीकृष्ण तोहाक निमिते, जाकेरि ग्रवस्य ग्रावव। नाम माने महा महापापिसवके संसारिनस्तर, से भक्तक वान्धव-माधव, तोहाक नाहि रक्षा करव? प्रान सिख ग्रोंहि संका छाड़ह। हामाक सपत उठह उठह।

> तत उत्थाय सा बाला विनिःश्वस्य पुनः पुनः। रुरोद करुणं बाला स्मृत्वा कृष्णपदाम्बुजम्।।४२।।

(तदनन्तर, बाला रुविमणी उठकर ग्रौर वारम्वार दीर्घ द्वास लेकर भगवान् कृष्ण के चरणों का ध्यान करके विलाप करने लगी।।४२।।)

सूत्र - कुमारी चेतन लिभकहु, निस्वास फोकारि, हाते जदन चड़ाइ बैठल।

रुक्मिणी-- (सिख सबक बोल) हे मदनमंजिर, हे सिख लीलावित, हामार विहि
बंक भेल। वेदनिधि गैयाकहु बाहुरि नावल, प्राण कृष्णक बात किछो नाहि
पावलु, हा हा ग्रोहि जनमें से स्वामिक चरन, दरसनदुल्लभ भेल।

सूत्र -- ग्रोहि बुलि पुनु जैसे ऋन्दन कयल वाला, ताहे देखह सुनह, निरंतर हरि बोल।

#### गीत

राग गौरी जोतिमान।

धु • — माधव मेरि बिछुरि ग्रब नावल, हरि बिरहानल चेतन गरि। नावल ग्रबहु वाहुरि द्विजनन्दन कह कैसन सिख जीवन धरि।।

पद—श्रोंहि सिसुपाल काल भेलि मेरि।
हेरि हरत चेतन तनु खिन।।
हामु श्रभागि विहि बंकिम हमारि।
प्रान पिउ कैसन कयलि बिहिन।।
करिब कमन उपाय पुनु पाइ।
श्रवधि बिबाह रयनि मह थिक।।
हेरब ग्राविर हरिको नाहि चरना।
कह शंकर जुरे रमनि ग्रधिक।।

रुक्मिणी के इस करुण ऋन्दन की प्रतिब्बिन एक ग्राधुनिक ग्रामीण ब्राह्मणी नायिका के विलाप में भी मिलती है। परम्परा की ग्रिभिव्यंजना भिन्न होते हुए भी ग्रात्मा एक ही है। इसका उदाहरण विहार के विदेसिया नाटक में मिलता है।

## विहार का विदेसिया:

पश्चिमी विहार का 'विदेसिया' भोजपुरी-क्षेत्र की विलक्षण ग्रिभिव्यंजना है। इसके प्रणेता एक प्रतिभाषाली ग्रामीण, श्रीभिखारी ठाकुर ग्रर्द्धशिक्षित होते हुए भी भोजपुर-क्षेत्र की लयताल-झंकुत भ्मि से ग्रनुप्राणित हुए। लोक-प्रचलित गीतों को उन्होंने एक ऐसे कथानक में गूँथा, जिसमें पिश्चिमी विहार के ग्रामीण जीवन के यथार्थ ग्रीर 'मेघदूत' से ग्राधुनिक युग तक प्रवाहित विरिहिणी नायिका ग्रीर प्रेमियों के सन्देशवाहक दूतों की परम्परा का ग्रद्भुत मिश्रण है। ठेठ देहातीपन ग्रीर कहीं-कहीं ग्रश्लीलता के साथ उत्कृष्ट मार्मिकता का संयोग है। निम्नोकित उद्धरण में विरिहिणी नायिका के पास एक बटोही के ग्राने ग्रीर उसके द्वारा ग्रपने पित के पास सन्देश भेजने का प्रसंग है। उसका पित नगर में एक बेश्या के फेर में पड़ा है। 'विदेसिया' शब्द पित के लिए प्रयुक्त हुआ है।

## ।। समाजी पूर्वी धुन ।।

मचिया बैठल धनी मने मन समुझे से। भुइया लोटेला लामी केश रे विदेसिया।।

## ।। प्यारी पूर्वी धुन ।।

गवना कराई सैयां घर बंठवले से। ग्रपने गडले परदेश रे विदेसिया।। चढली जवनियां बैरन भइली हमरी से। के मोर हरि हैं कलेस रे बिदेसिया।। केकरा से लिखि के मैं पतिया पठइबों से। केकरा से पठवों सनेस रे विदेसिया।। तोहरे कारण सैयाँ भभुती रमइवों से। ... विदेसिया ।। कबल दो फिरिहें दइब निरमोहिया से। मोरा विरहनियाँ के भाग रे विदेसिया।। हमरो सुरत संयां तुंह विसरवल से। रहल सर्वति रसपागि रे बिदेसिया।। दिनवा बितेला संयाँ बटिया जोहत तोर। रतिया वितेला जागि जागि रे विदेसिया।। घरी रात गइले पहर रात गइले से। धधके करेजवा में ग्रागि रे विदेसिया।। ग्रमवा मोजरि गडल लगले टिकोरवा से। दिन पर दिन पियराला रे विदेसिया।। एक दिन बहि जइहैं जुलुमी बयरिया से। डाड पात जइहें भहराइ रे विदेसिया।। झमिक के चढलों में भ्रपनी भ्रटरिया से। चारु ग्रोर चितवों चहाइ रे विदेसिया।। कतहं ना देखाँ रामा सैयाँ के सुरतिया से। जियरा गइले मुरझाई रे विदेसिया।।

#### ।। समाजी चौपाई ।।

तेहि स्रवसर एक बटोहि स्राये। तासो प्यारी दुःख सुनाये।। पति गुण कहिकर रोवन लागी। सुन बटोहि के धीरज भागी।।

।। प्यारी बटोही से पूर्वी धुन।।

गोड़ तोर लागी रामा भइया बनिजरवा से।
हमरो बिनय सुनि लेहु रे बटोहिया।।
जहुँ तुहुँ जइब रामा पुरिब बनिजिया से।
हमरो सनेस लेले जाहु रे बटोहिया।।

#### ॥ प्यारी ॥

कैसे में कहीं रामा श्रपनो सनेसवा से। बार-बार जिया श्रकुलाई रे बटोहिया।। ताही पीछे बारहो बियोग रे बटोहिया।। जेकर तिरियवा रामा बन बन बिलखे से। सेहो कैसे करे रस भोग रे बटोहिया।। श्रिगया लगाऊं रामा राजा की नौकरिया से। कठिन करेज हवे तोर रे बटोहिया।। तोरि धनि भइली रामा बनकी कोइलिया से। कुहुँकित फिरे चारु श्रोर रे बटोहिया।।

## ।। बटोही ।।

कइसन हउवे तोर वारे रे बलमुश्रा से, हमरा के देहुना बताइ रे संवरिया। तोहरे सनेसवा हो तोहरे बलमुजी से, हमहूँ कहवि समुझाई रे संवरिया।।

।। प्यारी बचन बटोही से।।
हमरा बलमु जी के बड़ी-बड़ी ग्रंखिया से,
चोखे चोखे बाड़े नैना कोर रे बटोहिया।
ग्रोठवा तो बाड़े जैसे कतरल पनवां से,
निकया सुगनवां के ठोर रे बटोहिया।।
दंतवा तो शोभे जैसे चमके बिजुलिया से,
मोछियन भंवरा गुंजारे रे बटोहिया।
मथवामें सोभे रामाटढ़ी काली टोपिया से,
रोरी बुना सोभेला लिलार रे बटोहिया।।

।। प्यारी वार्ता।।

ए बाबा! हम केतना ले दुख सुनाई, हमरा ग्रन्न पानी कुछ ग्रच्छा नइखे लागत।

# ।। बटोही की वार्त्ता।।

चुप रह! हमार बाबू हो! तोहरा स्रन्न पानी धसत होई? स्रच्छा हम जातानी तोहरा पति से हम पाती जरूर लगाके भेजबि।

।। समाजी धुन पूर्वी ।।

ग्रतना किह के रामा चलेला बटोहिया से, पहुँचेला पुरुव के देश रे बटोहिया। गलिया कि गलिया रे फिरे बनिजरवा से, कतह ना पावेला उदेस रे बटोहिया।

## ।। समाजी चौपाई ।।

गाँव का पिक्छम एक ऊँची घ्रटारी।
मोतिस्रन सो जरल केवारी।।
मचिया बँठल एक पतरी नारी।
तो संग में खेले जुझासारी।।
मनहीं मन बटोही पहिचाने।
प्यारी के दुख कही बखाने।।

।। बटोही का बिदेसी से धुन पूर्वी।। पिंच्छम के हई हम बारे रे बटोहिया से, पुरुव करीले रोजगार रे बिदेसिया। श्रावत रहई वबग्रा पतरी डगरिया से, खिरिकिया पर तो धनिया ठाढ रे बिदेसिया। तोर धनि बाड़ी रामा श्रॅगवा के पतरी से, लचकेली छतिया के भार रे बिदेसिया। केशिया त बाड़ी जंसे काली रे निगनिया से. सेन्रा से भरल बा लिलार रे विदेसिया। ग्रँखिया त हउवे जैसे ग्रमवाके फॅकिया से, गलवा सो ला गुलनार रे विदेसिया। वोलिया त बाटे जैसे कुहुके कोइलिया से, सुनि हिया फाटेला हमार रे विदेसिया। मुहवाँ त हउवे जैसे कमल के फुलवा से, तोहि बिन् गइले कुम्हिलाई रे विदेसिया। ग्रइसन तिरियवा के सुधि बिसरवल से, तोहरा के हवे धिरिकार रे विदेसिया।

।। समाजी बचन धुन पूर्वी ।। एतना बचन जब सुनेला विदेसिया से, भूमि में गिरेला मुरझाई रे विदेसिया। कतही फेकेला रामा कमल के फुलवा से, कतही फेकेला जुग्रासार रे विदेसिया।। ।। रंडी का विदेशिया से वार्ता।।

ऐजी रउवाँ भ्राज इतना काहें मन थोर कइले वानी? का घर मन परल बाटे भ्राकी तिबयत खराब बाटे।

### ।। बिदेसी सबैया ।।

हे सजनी जरा धीर धरो, हम जइबों घरे धनी रोवत होइ हैं। प्यारी के दुःख जबसे हम ग्राये हमरे बिना कैसे जिवत होइ हैं। दिवस न चैन रजिन में नीद। सबै सुख सेज न भावत होइ हैं। दर्शन कहे काह कहुं धनी नैना से नीर बहाबत होइ हैं।

।। रंडी का विदेसी से दोहा।।

पिया पिरितिया त्यागि के, ग्रौर कहीं मत जाहु। कहें भिखारी भीख मांगकर, हम लाइव तुम खाहु।। प्रातःकाल में दर्श करिकै, भिक्षा माँग लिग्राऊँ। ग्रपने हाथ सुन्दर भोजन, नित तुझे कराऊँ।। ।। वटोही का विदेसिया से वार्त्ता।।

ए बबन्ना इ के बोलत बाटे।

।। विदेसी वार्ता ।।

ए बाबा! इहे नु किनयाँवा ह। जवनासे इहाँ शादी भइल बाटे।

।। बटोही वार्त्ता विदेसी से।।

ऐ बबुग्रा! तू शादी कइले बाड़ ईहां? ग्रच्छा-ग्रच्छा बड़ा नीमन कइले बाड़ ए हमार बाबू।

।। विदेसी वार्त्ता वटोही से ।।

ऐ बाबा ! इहाँ बाड़ा कुल काम पथार हो गइल बाटे, देखी ना इहे एगो कोठी बनवली हां। ए बाबा ए में बड़ा रुपिया लागल बाटे।

।। बटोही वार्त्ता बिदेसी से ।।

ग्रन्छा ए हमार बाबु बड़ा नीमन काम कइले बाड़, इहे न चाही कि जाँहर में तहाँ खूब ठाट-बाट बनाके रहे। दूतीन गो शादी करके रहे, चाहे घरके जानाना खड़ला विना मर जासु। ग्रन्छा कुछ भइल घरे चल जा।

।। रंडी बिदेसी से वार्ता ।।

ए रउम्राँ इ के बोलत बाटे ? चलीं चलीं लड़का रोम्रत होई।

।। बटोही बार्त्ता बिदेसिया से ।।

ए बबुग्रा हो, एकरा लड़का बाटे?

।। बिदेसी बटोही से वार्ता ।।

हाँ ए बाबा, एकरा तीन ठो लइका बाटे।

# ।। बटोही बिदेसी से वार्त्ता ।।

हा। बबुम्रा एकरा देह जवाला बुझाते नइखे म्रौर तीन ठो लइका केने से भई गइल हो बबुम्रा! एकर ग्रोर तोहर जिनगी बनल रही त एकठो सहर बसा देव, ए बबुम्रा! ग्रच्छा-ग्रच्छा घरे जा।

।। बिदेसी बटोही से वार्ता ।। ऐ बाबा श्रच्छा तनी श्रोकरो से राय लेलीं तनी रउन्नाँ बैठीं। ।। रंडी बिदेसी से वार्त्ता ।।

ग्रहो ? हे प्राण प्यारे ? नैनो के तारे कहीं जा मत बिसारे, केवल श्रासा है तिहारे।

परम्पराशील नाट्य-साहित्य में जहाँ नायिकाओं के काव्यशास्त्र-सम्मत रूप की साँकी मिलती है, वहाँ व्यवहार और कथन में जनसाधारण के दैनिक जीवन की चुहल और लोच भी मिलते हैं। परम्परा और समसामयिकता का सम्मिश्रण ब्रज की रासलीला में विशेष मुखर है।

## व्रज की रासलीला:

रासलीला के वर्त्तमान स्वरूप में मध्ययुगीन त्रजकाव्य ग्रांर ग्राधुनिक त्रज-जीवन का ग्रनायास सम्मिश्रण हुआ ही है। निम्नांकित उद्धरण में चाचा श्रीहितवृन्दावनदास के पदों के साथ-साथ ऐसे वार्त्तालाप को गूँथा गया है, जो त्रज के किसी भी साधारण परि-वार में सुना जा सकता है। कृष्ण को स्वष्न में ग्रपने विवाहोत्सव की झाँकी मिली ग्रौर अपनी वधू की भी। यणोदा उससे वधू के ग्राकार-रूप का विवरण पूछती है।

## स्वप्न-लीला:

# चाचा श्रीहितवृन्दावन दास जी

(लाड़ सागर की श्रीकृष्ण विवाह-उत्कण्ठा वेली के ग्राधार पर)

यशोदा-तो लाइली तोहि सुपनेमें कैसी दीखी, वड़ी कै छोटी?

कृष्ण--मैया! मैं तो मुख ही मुख देखत रह गयी बड़ी छोटी की तो ध्यान ही नाय रह्यो।

यशोदा--नेक सम्हार कर लै, ध्यान में ग्राय जाय कहूँ।

कृष्ण--(आँख वन्द कर थोड़ी देर वाद) मया! में कहा कहूँ तू हँसैगी।

यशोदा-- कह तो सही, कहा ध्यान में आयो ?

कृष्ण—मैया! वह तो कभू बड़ी बड़ी सी लगै है और कभू छोटी छोटी सी लगै है। न जानें वह बड़ी है कै छोटी है। तू नेकु ते बूझ लीजो, कहूँ बड़ी न होय, नहीं तो.....

तुक—घर को ऊँचौ द्वार करावै देखि देखि दुख दिहये।

मित्र मण्डली सबै हँसे नित लज्जा भींजत रहिये।

सकुचीलौ स्वभाव है मेरौ बात परत निहं सिहये।

कोऊ देइ उरहनों मन कौं चैंन नहीं कहुँ लहिये।

बात्ता-मैया, मेरी तो बड़ी ही सकुचीली स्वभाव है। नेक हू कोई ऐंड़ी बैंड़ी कहि देय तो मैं तो धरती में गड़ जाऊँ हूँ! नेक हू नहीं सह सकूँ हूँ।

यशोदा--- यहा ! ये सब ब्रज की गोपी बड़ी झूँठी हैं। तोकूँ नाहक में ढीठ लंगर ऊधमी कह्याँ करें हैं।

कुडण-मैया, वे सव झूँठी हैं, में तो . . .

तुक—डरत रहत हीं सबसीं पाँव परि पार न बेगि उमहियै। वृन्दावनहित रूप लाभ लिह ग्रिभिमानिन मद ढिहियै।।

बार्ता—मैया, मैं तो सबन ते बड़ी डर-डर क चलूँ हूँ सबन ते प्रीति भाव बनाय राखू हूँ कभू जल्दी नहीं रिसाऊँ हूँ, मोकूँ बाबा के नाम को बड़ी ध्यान रहै है, मैं तो श्रिभमानी घमण्डिन के ही नाक कान पकहूँ हूँ। श्रीरन के आगे बड़ी दीन, प्रिय, सरल, सुशील बन कै रहूँ हूँ। फिर मेरी ब्याह क्यों नहीं होवैगो, मैया ? श्रीर मोकूँ सब अपनी अपनी बेटी क्यों नहीं ब्याहेंगे ?

यशोदा--जरूर व्याहेंगे लाला, जरूर और तेरे रोम रोमकूँ व्याहेंगे।

कृष्ण—परन्तु वड़ी नहीं होवै मैया, या वात की तोहि पूरी ध्यान दैनीं परैगी। ग्रव्यान प्रेगी। ग्रव्याह तो वरसाने में पक्की है गयी। ग्रव तू मोहि माखन मलाई खवाय के झट-पट वड़ी कर लै फिर वलदाऊ भैया ग्रीर ग्वाल-वाल सब मोते डर्यी करेंगे। ग्रीर फिर जब वड़े गोप वृषभानु राय जी के घर मेरी ब्याह है जायगी तब तो सब मेरे ग्रागे हाथ जोरि दीन वचन बोलेंगे। ग्रीर मेरी जय-जयकार गायी करेंगे।

# (प्रवेश गोपीजन)

पहिली गोपी—- आज मैया बेटा कहा बैठे-बैठे वतराय रहे हैं। कन्हैया अवहि बछरा चरायवे नहीं गयी।

यशोदा—हाँ अव जाय है, वातन वातन में देर है गई।
गोपी—कहा ऐसी वात है हम हूँ सुनें?
यशोदा—अरी गोपियो कहा सुनोगी याकी वातन कूँ।
कृष्ण—कह देन मैया, व्याह की वात कर रहे हैं।
यशोदा—अरे मेरे ढोल! विना वजाये आपही वजै हैं।
गोपी—व्याह ? कौंन के व्याह की वात?
कृष्ण—मेरे और कौंन की?
समाजी—पद सुनत यह वात हुँसी ब्रजवाला।
गोपी—ऐसी चाह ब्याह की जो तौ चोरी तिज नन्दलाला।

बात तोतली किह मैयासों करत ही अधिक निहाला।।

पोल काढ़ि हैं सखा संगके चलत अनौंखी चाला। साँगत दान दही को समझत रीति सबै गोपाला।। बिल भैया को दोस देत मुख बोलत बचन रसाला। निपट गुनीले हम जानित हैं कहा बजाबत गाला।। बुन्दाबन हित रूप राबरे जस को फरेत माला।

- दूसरी गोपी—हँसी दस पाँच गोपिका सुनिके ।
  बड़ी साधुता निकसी उरते लाल बोलिये पुनि के ।।
  जिनके भाँड़े फोरि बगाये तिनके उर रहे धुनि के ।।
  यह चतुराई बजपित नन्दन पढ़े काँन से मुनि के ।।
  पटकत चरन किंकनी नूपूर भये जो रोचक धुनि के ।।
  जननी अधिक सिहात लाल गुन हिये धरत है चुनिके ।।
  व्याह बधायो गायो चाहत ये गहवे गुन गुनि के ।
  बृन्दाबन हित रूप हथ्योना खान फूल तहनिनु के ।।
- तीसरी गोपी—मोहन समिक्ष की बिल जाऊँ।।

  कहत गोपी श्रीर काढ्यो बाप की तुम नाऊँ।।

  न्याय की सुनि बात कान्हर नहीं चुगली खाऊँ।

  तनक सो श्रित छल भव्यो तें सब नचायो गाऊँ।।

  दूध हांडी कोरि के श्रायो पिछोंड़े पाऊँ।

  कहा देंउ उराहनों मुख कहत हों जु सकाऊँ।।

  यह कहत है अूठ हों पर सदन जात डराऊँ।।

  वसति है किहि श्रोर में देख्यो न याको ठाऊँ।।

  जो विगारे काम तासों उलिट हों जु रिसाऊँ।

  वृन्दावन हित रूप शूठी बात कों पिछताऊँ।।
- दूसरी गोषी—अरी वीर गुन तौ इनके कारे हैं सो तो हैं ही, रंग हू तौ महा कारी है। रंग हू नेक चोखी गोरीसोरी हो तौ कोऊ कदाचित् अपनी वेटी दैहू दे तौ परन्तु.....

पद—देहिगों को कारे कों बेटो।

गरें दिपति गुंजन की माला सेली कांधि लपेटी।

ताप लच्छन चोर लला तन लाज तनक नींह भेटी।।

मोरन के पाँखन की टोपी माथे में उरसेटी।

पोली बाँस वँसुरिया देखी किट ऊपर खुरसेटी।।

वृन्दावनहित रूप दान की वन में बात चपेटी।

वार्ता—हे यशोदा जी। तुम्हारी लाला रंग करके तो कारी कलूटी, सिंगार देखी ती जंगली गँवार गँवारियन कैसी, लक्षण देखी तो चोर वटमारन के से ग्रीर दुलहिनी मांगें है वहे घर की बेटी।—तन में न लत्ता, पान खाँय ग्रलबत्ता,

त्रज में तो कोऊ ऐसों अन्धी गोप दीखें नहीं है जो अपनी वेटी कुँआ में ढकेल देवीगी। हाँ लंका ते भलेई कोई कारी कलूटी राक्षसी मिल जावेगी।

यशोदा—चुप रह री। तू बड़ी स्वर्ग की अप्सरा आई, इन्द्र के अखाड़े की परी, जो मेरे लाला के गिन गिन कै नाम धर रही है।

कृष्ण— अरी घरवसी! तू कौन है? कहाँ ते आई जो हमारे दारभात में मूसर चन्द वने है।

पद—घरबसी, तू को कितते ग्राई।

बिनही कारन भवन पराये चपरी लेत लराई।।
नाम धरत है मैया मोकों यह मनसुखा सिखाई।
किह वेगी घर जाय ग्रापनें याके मन की पाई।।
चोर चुगल की यह जु मिलनियाँ कैसी बात बनाई।
काम बन्यौ बरबस बिगारि है हीयें भरी खुटाई।।
हंसिनी ठिगिनी जानि परी है तें कित मुंह जु लगाई।
बचनि ग्रीर पेट कछुं ग्रीरें खरचत है चतुराई।।
बाबा की सौंह महा ढीठ यह किर जैहै भिड़िग्राई।
तू रानी न प्रीत कर यासों ले है मित बौराई।।
ताहि न घर में ग्रावन दीजें कार्ट बात पराई।
वन्दावन हित रूप नीति की बात कही सुनि माई।।

वार्ता—मैया! एसी लरहाई चुगलिन कूँ तो घर में घुसन ही न देवै। ये काहू की बनती नहीं देख सकै हैं। वने कूँ विगारनीं, हरे भरे कूँ जराबनों ही इनको धन्दौ है। आज ते आगे याकूँ फिर घुसन न दीजी, मैया। ये रोजीना मेरी ब्याह विगार दियौ करेंगी। बिल्ली खायगी नहीं तौ लुढ़काय जरूर देगी। गोपी—अरी सखियो! इनको ब्याह की कैसी चटपटी लग रही है! पपैया कीं सी रट लग रही है!!

पद—स्याम के चातक की सी रट है।

ब्याह काज जसुमित तुव नन्दन वचन कहत चटपट है।।

ग्रौरिन काज बिगार बरबस ग्राप काज सट पट है।

कौन भली किह है हो ढोटा किर सबसों खट पट है।।

मैयाहू सां चूके न तादिन फोर्यो दिध कौ घट है।

लरकन के तन भर चुहुँटियाँ खाट बाँधि शिर लट है।।

लरिव कों सब सों भयो सन्मुख किट कस पीरीपट है।

यशोदा—यह कहा कहै है ? मेरी छोटी सी कन्हैया वड़े वड़ेन सी कैसे लड़ सकै है ? गोपी—(तुक) : ग्ररी तनकसीं दीखतु ताछिन लगै भली मनु भट है।

- वार्ता—अजी! यहीं आपके सामने तनक सौ दीसे है, लड़वे के समय तो पूरी महावीर बन जाय है।
- कृष्ण--मैया, महावीर नाम हनुमान की है सो यह देख मोकूँ बन्दर कहकै तेरे मोहड़े पै चिड़ाय रही है। मैं बन्दर ती तू बंदरिया है!
- यशोदा—खूब कही लाला, ग्रच्छी मोहड़ी झाड़यी। मेरे लाला क्रूँ बन्दर कहै। गोपी—कहा ये बन्दर नहीं हैं?

तुक--दूध दही ढरकाय चपेटी मारि जात है झट है। वृन्दावन हित रूप नामह पायौ नागर नट है।।

- बार्ता—ये हमारे दूध दहिए ढरकाए देय हैं, हमारे चपेटी भार जायें हैं, बहियाँ मरोर जायं, गागर फोर जायं, हार तोर जायें हैं। ऐसी ऐसी कला हमक् दिखावें हैं तब ही तो नागर नट नाम पाया है।
- कृष्ण--ग्रौर सेंत-मेंट में नट की नांई में तुम कूँ नाच गाय कै रिझाऊँ हूँ। सौ वयों नहीं कहै है? ग्रंपने ग्रवगुणननें छिपाय कैंसी लड़वै चली हैं। मैया? पद--याहि हों जानत हीं लिरहाई।
- गोपी--तो कहा तुम मेरे घर में नहीं घुसे हो ?
- कृष्ण—तो मैं चोरी करिवे घुस्यो ही के अब बानर काढ़िवे घुस्यौ ही ? अरी मैया ! एक दिना मैं पौरी में खेल रहाँ, याके घर में वानर घुस गये, यह सोय रही ही सो......
- तुक--मैं काढ़े वानर घर में ते समझै यह न भलाई। नीठ नीठ हों बच्यौ नाहरी ब्याई मानों धाई।
- वार्ता—मैया! बन्दर जात खेम याक् नींच गयीं, सो यह जाग परी और यह मोप ही चोर चोर कहि कै ब्याई नाहरी की नौई अरराय परी। और मैया.....
  - तुक—याहि ग्रन्न भावै तब जब पर घर में लेत लराई।
    उठत खाट ते कलह मचावै निन्दा करत पराई।।
    ग्रति झगराऊ बड़ी सूमनी जो देहि मोर दिखाई।
    ताहिन मिलै ग्रन्न सन्ध्या लगि में जु बात पचाई।।
- वार्ता—मैया! यह बड़ी झगराऊ है, दिन भर चपर चपर करें है, ग्रौर महा सूमनी है, कानी कौड़िननें हू जोरि जारि कैं राख है। ग्रौर जो कोई या भगवती के मुखारिवन्द के दर्शन सबेरे कर लेय है, वाकी तो वा दिना एकादशी निजंला है जाय है, यह मैंने परचाय कै देख लई है। जा दिना में कालीदह में कूदया ही ना मैया, वा दिना सबेरे याही की मोहड़ौ देख्यो हाँ, यह ऐसी सुलच्छना है।

यशोदा—अरी श्रो री लक्ष्मी! नेक दिन चढ़े पै दर्शन दिया कर। कम ते कम मेरे लाला कूँ कलेऊ कर लैन दिया कर।

कृष्ण--मैया याक आवन ही मत दिया कर, सबेरी होय के सन्ध्या, याकी मोहड़ी जैसी है वैसे ही चरण हू हैं। घर आगन में नपरें तोई अच्छी।

गोपी : (तुक) -- हंसि बोलो गोपी ब्रजमोहन कहाँ यह बुद्धि कमाई।

वार्ता--ग्रजी त्रजमोहन लाल जू, इतनी झूंठी बात बनायबे की बुद्धि तुम में कहांते ग्राई, बड़े ग्रासमान में थेगरी लगावी हो।

(तुक) : बोलो साँची जसोमित ग्रागे जिन खरची चतुराई।

वार्ता-अपनी मैया के आने तो साँच बोली, इतनी चतुराई क्यों लगाय रहे ही?

कृष्ण--(तुक): साँची कहत हीं तुम सबकी विगरावित फिरत सगाई। वाबा की सीं मैं सांची तें खोटी बात चलाई।।

गोपी—(तुक) : बहुत गाई कीं फूलत ही कहाँ डरी सी पाई। चलौ श्राप कुल रीति लला श्रव जैसे होय बढ़ाई।।

बार्ता—ग्रजी लालन! जो तुम ग्रपने गोपकुल की रीति नीति सौं चलौगे तो तुम्हारी नाम निकरैगौ, ग्रौर तुम्हारी सगाई है जायगी, नहीं तो व्याह सगाई कोई गुड़ की डरी थोरें ही है। जो जहाँ तहाँ मिल जायगी ग्रौर तुम गप्प खाय डारौगे।

दूसरी गोपी—दुलहिन पेड़ पै जहाँ तहाँ नहीं फलै है जो झट्ट पाय जाबाँगे, इन गुननते तो तुम स्याम सुन्दर क्वारे ही रह जाबोगे।

पद—हँसत है गोपी सन्मुख ठाड़ी।
महिर तनक सौं ढोटा उरते गुननि कोथरी काड़ी।।
बिनही ताल पखावज नार्च लगन ब्याह की काड़ी।
बुन्दाबन हित रूप बिना ही प्यास प्यास है बाढी।।

रासलीला-साहित्य का यह रूप अष्टछाप के किवयों की रासलीला से बहुत बदला हुआ है। मुहावरेदार बोलचाल का गद्य प्रजभाषा की नैसर्गिक भंगिमा का माध्यम है। अज की विकाल और पुरातन परम्पराकी गरिमा इस लिखित साहित्य में उतनी ही मुखर है, जितनी अंकिया नाट में अथवा मेलातूर के भागवतमेल में।

लिखित साहित्य के श्रितिरक्त ऐसा भी नाट्य-साहित्य है, जिसमें नामहीन प्रतिभा शायद बरसों तक गीतों को निखारती रही है, श्रीर श्राशुगुम्फित गद्य संवाद को भी परिस्थित के अनुसार व्यवहार में लाती रही है ऐसे नाट्य-साहित्य के गीतों के संग्रह तो हुए हैं, किन्तु उन्हें रंग-दर्शन के सन्दर्भ में प्रस्तुत नहीं किया गया है। परम्परागत श्रिभनय एवं प्रदर्शन में उन गीतों की श्रर्थवत्ता बढ़ जाती है। उत्तर विहार के 'जट-जिटन' के गीत ऐसे ही नाट्य-साहित्य के उद्धरण हैं।

# जट-जटिन:

उत्तर विहार का 'जट-जिटन' वस्तुत: लोकगीत और आंचिलक नाट्य के बीच की अवस्था का नमूना है। अँगरेजी के 'फ़ोकप्ले' की संज्ञा 'जट-जिटन' को दी जा सकती है, अर्थात् यह ऐसा प्रदर्शन है, जिसमें विना किसी विजेष तैयारी के ग्रामीण समाज अपने जीवन और अनुभूतियों के विषय में एक सामुदायिक उत्सव के रूप में रंग-प्रदर्शन प्रस्तुत करता है। इसका साहित्यिक अन्तरंग और काव्य उन नाटकों से भिन्न है, जिनका विकास संस्कृत-नाट्य के ह्रासकाल में संगीत-नृत्य और भाषा-संवाद के समावेश द्वारा हुग्रा था। इसके काव्य में ऐसी ताजगी और अकृतिम विम्वयोजना है, जो अन्य परम्पराणील आंचिलक नाट्यों में लगभग अप्राप्य है। 'जट-जिटन' पूर्णतया स्त्री-समाज का मनोरंजन है। स्त्रियौ ही वेश धरती हैं, गान और नृत्य करती हैं, और प्रेक्षक भी स्त्रियौ ही होती हैं, पृष्प इस नाट्य को नहीं देख सकते। अतः, इसमें दाम्पत्य-जीवन का वह मार्मिक पक्ष उभरता है, जो न पौराणिक कथाओं में है और न परम्परागत प्रेमास्थानों में।

कथावस्तु ग्रत्यन्त लघु है, कारण-कार्य का कम ग्राँर घटनाग्रों के चरमिवन्दु की ग्रोर त्वरित प्रगति नहीं है। श्रीमती इन्दुवाला देवी द्वारा सम्पादित 'जट-जिटन' में इस नाट्य की रूपरेखा का ग्राभास मिलता है, यद्यपि इसके फुटकर गीत तो ग्रन्यत भी संगृहीत हुए हैं। नीचे गैंने श्रीमती इन्दुवाला देवी के संग्रह ग्रौर विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् के ग्रप्रकाशित गीतों के संग्रह का ग्रध्ययन करने के बाद 'जट-जिटन' की नाट्य-रूपरेखा को, कम ग्रौर कथानक का ध्यान रखते हुए निर्धारित करने का प्रयास किया है।

प्रस्तावना में गान-मण्डली के समवेत गीतों में बेटी के मायके बुलाये जाने, उसके भाई के आगमन और सावन-भादों की वढ़ती नदी में याता के जोखिमों का सजीव वर्णन होता है। परम्परा के अनुसार कि 'जट-जिटन' का विशिष्ट आयोजन सावन-भादों के शुक्लपक्ष की राति में होता है। मिथिला का अंचल अनेक निदयों द्वारा विभक्त है। सावन-भादों में ये निदयाँ यातियों के लिए भयावह वाधाएँ वन जाती हैं। न जाने कितनी नावें भवरों में प्रसित हो जाती हैं, सपनों और साधों को लिए अनेक भाई अपनी वहनों को घर लाने के उपक्रम में जलमग्न हो जाते हैं। पर, सावन-भादों आने पर 'जट-जिटन' का खेल तो होना ही है। उत्सव और काल दोनों मानों एक अनिवार्य चक्र के अंग हैं। उल्लास और मृत्यु के इस शास्वत सह-अस्तित्व का सहज और अनायास संकेत ही इन प्रस्तावनागीतों में मिलता है, और इनमें अन्तिहेंत दार्शनिक तत्व यद्यपियूनानी कोरसों के दर्शन की भाँति मुखर नहीं है, तथापि मूलतः कालदेवता का घोर गर्जन दोनों में ही एक वशीकरण मन्त्र की भाँति व्याप्त है। एक तरफ तो प्रस्तावना-गान में 'जट-जिटन' खेलने के लिए वधु की उतावली का माधुर्य दीख पड़ता है:

सावन भादव केरा रितवन इँजोरिया सिख पिया हे, खेलै छै झूमरिया, कदम तरे।

१. देखिए जट-जिटन: इन्दुवाला देवी, कला-संस्थान, पो० मल्लडीहा (पूर्णिया)।

जब पहुँ श्रागे धनि खेलबै झूमरिया खेलबै झूमरिया, फदम तरे धनि हमरा लागि पलंगा बिछाय देहो, हमरा लागि । पलंगा बिछैते पिया हे बड़ी देर लागतै, सबेरी देरी लागतै पिया हे सिख सब खेलवा उसारतै, सिख सब।

दूसरी ग्रोर, ग्रन्य दो प्रस्तावना-गीतों में नैहर जाते समय नाव डूबने की ग्राशंका को स्पष्ट ग्रिभिव्यक्त किया गया है ग्राँर वहन की इच्छा पूरी करनेवाले भाई की ग्रकालमृत्यु ग्रीर वहन के भी कालकविलत होने का मार्मिक उल्लेख है। वटोही के हाथ वधू ग्रपने नैहर सन्देशा भेजती है ग्रीर कहती है कि मेरा संवाद न मेरे वावा को देना, न मेरी ग्रम्मा को, न मेरी भौजी को:

हमरो समाद रे भैया, भैया श्रागू कहिहो सुनैत भैया घोड़िया दौड़ायेत।

भैया के साथ नैहर की याता प्रारम्भ होती है:

बारह बरिसवा हे सासु, भैया ग्रयलै पहुनमा हे डोली चढ़ी जयबै हे नैहर। सावन भादव केरा उमड़ल नदिया हे कौने विधि उतरव पार।। सिकिया में चिर-चिर बेड़वा बनैबै हे वोहि रे चढ़ि जयबै हे नैहर। दूटि जयतग्र बेड़वा छिलकि जयतह पनिया हे डूबि रे मरबग्र भैया तोहे बहिन।

मृत्यु की आशंका कल्पना को इतनी सजग कर देती है कि अनिष्ट का सांगो-पांग चित्र इन सहगानों में प्रत्यक्ष हो जाता है और मानों वास्तविक जीवन का अकथ्य, करुण व्यजंना वन जाता है।

इन प्रस्तावना-गीतों में काल की ग्राशंका के परिप्रेक्ष्य में उत्सव की उमंग की आंकी के साथ नाट्य के प्रमुख पात्र-पात्रियों का उल्लेख भी हो जाता है, पति (जट), पत्नी (जटिन), माँ, वावा, सात सिखयाँ, भाई, भौजी, ननद, सास, ससुर इत्यादि।

प्रस्तावना का दूसरा ग्रंग है नृत्य-सहित वे संवादगीत, जिनमें स्त्रियों के दो दल खेल के लिए एक दूसरे को ग्रामिन्त्रत करते हैं। 'झूमर' ग्रीर 'लांगर' नामक खेलों की नैसर्गिक भूमिका प्रस्तुत करते हैं, वृक्षों की डाल-डाल, पात-पात पर नर्त्तक की थिरकन ग्रीर झंकार की भी उमंग खोजते हैं। इन प्रस्तावना-संवादों से यह भी स्पष्ट होता है कि 'जट-जटिन' में गाँव के तथाकथित उच्च वर्ग की कन्याएँ भी भाग लिया करती थीं।

प्रथम दल—चलग्र हे सिरमान बेटी हो-हो रे, झूमर खेलबै ना। दितीय दल—कथि रे पात चिंद हो-हो रे, झूमर खेलबे ना। प्र० दल—पुरैनी रें पात चिंद हो-हो रे, झूमर खेलबे ना। दि० दल—वोहि पुरैनी चूरिचारि हो-हो रे, बोहे झीकी मारबी ना। प्र० दल—मारबग्र त मारबग्र हो-हो रे, इहे गारि किए पढ़बग्र ना? दि० दल—पढ़बी त पढ़बी हो-हो रे, हगहीं सम्हारबी ना।

श्रीमान् (यानी वड़रैयत) की लड़की की ही भौति दारोगा की लड़की से भी ऐसा ही संवाद होता है। प्रस्तावना के इस ग्रंश में ग्रागे प्रस्तुत किये जानेवाले नाट्य का 'मूड' बनाने के लिए कुछ ग्रौर भी उपकरणों का प्रयोग होता है। इन्हें हम एक तरह का उद्दीपन मान सकते हैं। सावन-भादों की चाँदनी में यह ग्रभिनय होता है। उस चाँदनी ग्रौर रमणी के उज्ज्वल सौन्दर्य का साम्य रंगशाला की सम्मोहक पृष्ठभूमि ग्रौर नाट्य रस का चंचल उद्दीपन है:

चंदा जे उगलै झलामली रे दैया।।
उगि कय हे छिपत निहें होवै, उगि कय।
कथिसय झँपैतै चंदवा रे दैया।
कथि यहि हम झँपैवे आठो अंग, कथी यहि—
वदरी झंपैतै चंदवा रे दैया
पटुकहि हम झँपैवे आठो अंग—

रंगशाला का दूसरा 'मूड' है विनोद और परिहास का, और प्रस्तावना में उसे जाग्रत् करनेवाला सहगान भी है:

कजरी खेले, गेलिए हे तूत के गली, झूमका हेरैंलिय अमरूद के गली। सासु कहे मार मार, ननद कर चुगली, सैयाँ जालिम जोर करें मारे अंगुली। कजरी खेलें गेलिए हे तूत के गली।

इस भाँति 'जट-जिटन' की प्रस्तावना में सहगान एवं नृत्य-सिंहत संवाद-गीतों द्वारा (१) उत्सव के उल्लास के लिए उद्दीपन जुटाया जाता है, (२) उत्सव की लालसा और मृत्यु के भय के शाश्वत संयोग का मार्मिक उल्लेख होता है, (३) दाम्पत्य और कौटुम्बिक जीवन के प्रमुख पान्न-पान्नियों का हल्का-सा परिचय होता है, (४) उत्सव में भाग लेने के लिए सहेलियों को उलहनापूर्ण आमन्त्रण दिया जाता है। 'जट-जिटन' की प्रस्तावना में संस्कृत-नाट्य-परम्परा के पूर्वरंग की स्तुति, विषय-वस्तु-परिचय और औत्सुक्य की उद्भावना नहीं है। फिर भी, अनायास ही प्रदर्णन की भूमिका बँध जाती है, और प्रेक्षकों एवं प्रस्तुतकर्तियों का 'मृड' वन जाता है।

तदुपरान्त कथानक का प्रारम्भ होता है।

कथानक को ग्रंकों ग्रंथवा सिन्धयों में तो विभाजित नहीं किया जा सकता; क्योंकि यह चरमिवन्दु की ग्रोर ग्रंगसर होनेवाला ग्रीर संघर्ष एवं घात-प्रतिघातों से संयुक्त कथानक है ही नहीं। ग्रंसल में इसे प्रसंगमाला कहना ग्रंधिक उपयुक्त होगा। लिखित नाटकों में घटना-गुम्फन, ग्रंप्रत्याणित परिणति, सस्पेंस इत्यादि जो नाटकीय उपकरण होते हैं, उनके स्थान पर इन प्रसंगों के संवादों में ग्रीत्सुक्य का उत्कर्ष ग्रीर भावों का चमत्कार मिलता है। 'जट-जटिन' के कथानक में निम्नलिखित प्रसंगों का कम मिलता है।

मँगनी-प्रसंग—जिटन को ग्रंपनी पुत्रवधू वनाने के लिए जट की माँ तरह-तरह से ग्रनुरोध करती है, श्रौर जिटन की माँ उसकी हर दलील को पलटते हुए इनकार करती है। इसी तरह का वार्त्तालाप समिधयों के बीच होता है, एक पंक्ति में इकरार ग्रौर दूसरी में इनकार। मेंने ग्रन्यत प्रक्तोत्तरी का जिक किया है, जो परम्पराशील नाट्य की विशेषता है ग्रौर जिसका सूत्र उपनिषदों ग्रौर महाभारत के यक्ष-युधिष्ठिर-संवाद से जोड़ा जा सकता है। किन्तु उन प्रक्तोत्तरियों में तो जिज्ञासा ग्रौर समाधान का कम होता है; जट-जिटन में ग्रनुरोध ग्रौर ग्रस्वीकृति का, ग्रथवा उपालम्भ ग्रौर कैंफियत का। जट की माँ कहती है—मेंने तुम्हारी लड़की को पानी लाते समय देखा; उसके साथ मेरे बेटे का ब्याह होने दो। जिटन की माँ का उत्तर है कि तुम्हारे यहाँ जाने पर कलसों में पानी भरते-भरते ही मेरी बेटी मर जायगी; ग्रथने बेटे को क्वारा ही रहने दो। फिर वह कहती है, मैंने तुम्हारी बेटी को घर लीपते देखा था, तो जवाब मिलता है कि मेरी बेटी तुम्हारे घर लीपनेवाल कपड़ों से ही लगी रहेगी। इसके बाद ग्रनुरोध धमकी का रूप लेता है ग्रौर उसका भी टका-सा जवाव मिलता है।

जट की माँ—लय जयबग्र नौ सो बरियात, जोर करबग्र बियाह हे समधीन। जिटन की माँ—फरेर देवग्र नौ सो बरियात, नींह करबग्र बियाह हे समधीन। जट की माँ—लय जायबग्र मसक बाजा, जोर करबग्र बियाह हे समधीन, बल करबग्र बियाह।

जिंदन की माँ-फर देवग्र मसक बाजा, नींह करवग्र वियाह हे समधीन।

धमकी नहीं चलती है, तो समधिन प्रलोभन दिखाती है और कहती है कि तुम्हारी लड़की के लिए साया, साड़ी, सिनूर-टिकली, हँसुली, सिकरी लाऊँगी, पर एक-एक करके इन प्रलोभन का भी प्रत्युत्तर मिलता है। इस प्रश्नोत्तरी में नाटकीयता इसलिए भी आ जाती है कि हरेक प्रश्न और उसके उत्तर के बाद नये प्रश्न के लिए उत्सुकता पैदा हो जाती है, और यद्यपि उनका रूप एक-सा लगता है, तथापि उत्तर भी विविध प्रकार के होते हैं।

विवाह-प्रसंग—नाटक में विवाहोत्सव का विशेष ग्रिभनय, संवाद इत्यादि नहीं है। किन्तु, एक रोचक प्रसंग है मुख्य पात-पाती (जट-जिटन) के विवाह की नकल—वंका-भकुली-विवाह। जट-जिटन में ऐसे लघु प्रहसन ग्रौर भी हैं। यथा: 'रोहीदास

का इलाज' और 'लुखवा की मौत।' ये लबुप्रहसन मुख्य कथानक के प्रसंगों को ऐसे ही प्रतिष्वित करते हैं, जैसे परम्पराशील नाट्य (और पारसी थियेटर के नाटकों) में विद्युपक की नकलें अथवा प्रहसन । यंका-भकुली-प्रसंग में तीन दुगाने हैं। ये तीनों ही विवाहों में वरपक्ष को लक्ष्य करके गाई जानेवाली गालियों के संवाद-स्वरूप हैं। पहले में वंका का पिता पूछता है कि मैं अपने वंका का विवाह भकुली से कराने ले जा रहा हूँ। भकुली के दलवाले कहते हैं कि यदि भकुली से विवाह कराना है, तो डाली के सामान (सौगात-भेंट) का इन्तजाम करो। यह कहां से पाऊँगा?—पिता पूछता है। उत्तर मिलता है—समिधन के लगवारे, यानी आशिक जो हैं, वहीं सौगात का इन्तजाम कर देंगे।

वंका का दल--कहां रे पयबै, कहाँ रे पयबै

डलवा के साजे।

भोर वंका रहतै रे कुमारे?

मकुली का दल-डोमरा भैया भाय-भतीजा

समधीन के लगवारे

वाहै रे देता, वोहै रे देता।

डलवा के साजे।

गौना-प्रसंग-- ससुराल से जटिन के लिए बुलावे पर बुलावे माते हैं, इस सहगान की टेक में नवेली जटिन को कच्चे बाँस की बाँसुरी के समान कहा गया है:

> काँच ही बांस के बँसुलिया गे मैना, मैना, जूमि रे गेलैं बभना लियौनमा गे मैना।

उसे लेने जो यह ब्राह्मण धाया है, उसके साथ वह इसलिए नहीं जाना चाहती; क्योंकि रास्ते में ब्राह्मणदेवता की पोथी ढोनी पड़ जायगी। दूसरा लेनेवाला नाई ग्राया। उसके साथ इसलिए जाना मंजूर नहीं कि वह राह-बाट में हजामत बनाता रहेगा। तीसरा ग्राया स्वयं श्वसुर, पर उसके साथ इसलिए नहीं जाना चाहती कि रास्ते भर धूँघट तानना पड़ेगा। तब भैंसुर (जेट) ग्राया, तो उसे भी मना कर दिया; क्योंकि 'राहे रे बाटे खड़वा बेरैते में मैना।' देवर के ग्राने पर जवाब दिया कि वह तो रास्ते भर ग्रपने शौक में मगन ग्रपनी विद्या छड़ी ही चमकाता रहेगा। उसके बाद ननदोई को भी मना कर दिया:

मैना ननदोसिया के संग हम नींह जयबै गे मैना, मैना राहे रे बाटे कनखी चलते गे मैना।

जिटन के इस व्यवहार की नकल में भकुली का प्रहसन-संवाद भी होता है, जिसमें भकुली को ग्रत्पवयस्का नायिका न कहकर लालरंग का वड़ा घरेवाला घाघरा पहननेवाली कहा गया है (तोरा लाल दलेला घँघरा)। भकुली भी ग्रपने ससुर, ग्रपने भैंसुर यहाँ तक ग्रपने स्वामी तक के साथ जाने से इन्कार कर देती है, पर न जाने का कोई कारण नहीं बताती। किन्तु, सहसा हम सुनते हैं कि वह जाने को तैयार हो जाती है, क्योंकि:

तोरा इयारे (यार) वोलाब श्रयलो गे भकुली तोरा लाल-दलेला घँचरा ! हम त जयबे करवश्र हे इयारे तोर बोलिया हमरा लालदलेला घँघरा ।

भकुली तो भकुली ठहरी, किन्तु जटिन नववधू है, उसके मना करने का असली कारण था कि स्वामी बुलाने नहीं आया। पर, इस बात को सीधे व्यक्त न करके वह अपने ससुराल वालों से उड़नखडोला भेजने के लिए कहती है:

किह दिहुन ससुर जनु के, भेजि देता उड़नी रे खटोलवा। कतेक दिन रहवें रे नैहरवा, उमिरया मोर बीतलैं रे नैहरवा! बयसवा मोर बीतलैरे नैहरवा।

लेकिन जट के पिता, माँ, ज्येष्ठ भाई, सभी की तरफ से यही उत्तर मिलता है कि उड़नखटोला नहीं जायगा; क्योंकि इसने गर्व किया है: उमरिया बीत देहो रे नैहरबा, गरबसय रहलो रे नैहरबा। ग्रौर तय, ग्राखिर कच्चे बाँस की बाँसुरी को बजानेवाला स्वामी स्वयं ग्राता है, तो यह उसके साथ जाने के लिए राजी होने का कारण भी सहज ही बताती है:

सामी के संग हमहुँ जयवं गे मैना, जयवंगे मैना, मैना राहे रे बाटे पनमा (पान) खिलैते गे मैना! मैना राहे रे बाटे बीजिया (पंखा) डुलैते गे मैना।

ससुराल का दरवाजा आ गया। किशोरी वधू अन्दर जाने में झिझकती है, पर अपनी झिझक को व्यक्त करने के बजाय श्वसुर के भवन की ड्यौढ़ी को मिलन बताती है कि ऐसी मिलन ड्यौढ़ी के अन्दर में कदम नहीं रखूँगी, तुम मेरे दादा दरोगा का-सा दरवाजा बनवाओ।

नवदम्पति-प्रसंग—कथानक ग्रव नया मोड़ लेता है। ससुराल में नववधू के प्रारम्भिक अनुभवों में रोमांस, श्रज्ञात भय, मधुर उलाहना, चांचल्य से विदा ग्रीर लज्जा के प्रवेश की धूपछाँह का जो ताना-वाना होता है, उसे संकेत ग्रीर यथातथ्य मिश्रित संवादों में प्रस्तुत किया गया है।

सुहागरात के बाद। जट छेड़ता है: जिंटन, मैं सच्चे दिल से श्रीर प्रेम से पूछता हूँ कि झुमका कहाँ खो दिया? जिंटन जवाब देती है कि सारी रात तो तेरे विछाने में, तेरे नजदीक रही, शायद सबेरा होने पर तेरी माँ ही झुमके को चुरा कर ले गई। इसी तरह कंगन की चोरी का इलजाम बहन पर धरा जाता है:

जट —हमें तोरा पूछियौ हे गे जटिनियाँ दिल सय गे, जटिनी परेम सय गे झमका कहमा हैरेलै गे? जटिन—सारी रात हेरे जटवा तोहरे विछीनमा रे जटवा तोहरे लगीचवा रे जटवा होयतै भिनुसरवा तोहर मैया चोरंलकौरे।

इस सांकेतिक अभिव्यक्ति के बाद संवाद मुहागरात की मधुर अनुभूति को अधिक स्पष्ट व्यवहार में प्रकट करता है। वधू कहती है सबेरा हो गया है, मुझे आँगन बुहारना है, आँचल छोड़ों, जाने दो। पित कहता है इस मनोरम रोहिणी बेला में पलंग पर से जाने न दूँगा, प्रिये। यदि माँ, बहन और गाँव के श्रीमान् लोग मुझे दोप देंगे, तो देने दो, उन्हें मैं सँभाल लूँगा, समझा लूँगा। इन संवादों में श्रृंगारिक आवेग की अत्यन्त संयत और मनोरम अभिव्यंजना है:

जिटन-भोर भेलैय रे जटा मिनसरवा भेलै रे जटवा कोइलिया बोललै रे जटवा छोड़ि देहि ग्रँचरवा हम त एँगना बोहारबँ रे।

जट--मैया बोहारत गे जटिनिया, बहनिया बोहारत गे। जटिनी श्राजु के रोहिनिया हम त पलंगव गमैबे गे।

लोक-साहित्य की एक विशेषता यह रही है कि जीवन की मधुर और मनोरम अनुभूतियों को दैनिक जीवन के साधारण अनुभवों और विषमताओं के सन्दर्भ में प्रस्तुत किया जाता है। कल्पना और मर्म का स्तर, श्रम और लौकिक व्यवहार के स्तर से भिन्न नहीं होता। इसीलिए, 'जट-जिटन' में यथार्थमूलक और रूमानी दोनों ही प्रकार के नाट्य की व्विन एक ही संवाद में मिल जाती है। मुहागरात के रूमानी वातावरण में अमके के खोने और आँगन बुहारने की बात छेड़ी गई है। नववधू को अपने नये घर स्वसुरालय में लड़कपन के स्थान में लज्जाशील वधुसुलभ व्यवहार सीखना होता है। यह प्रक्रिया (एड्जस्टमेण्ट) आसान नहीं है। पित-सीख देता है—झुककर चलो, जैसे कच्ची करलिया (एक प्रकार की फसल) रहती है। वधू का उत्तर उस उच्छृंखल कैशोर्य की प्रतिव्विन है, जो थोड़े दिनों में मूक हो जायगा और वह चांचल्य, जिसे गृहिणी कर्म का उत्तरदायित्व हमेशा के लिए दवा देगा। वधू कहती है—में अपने वाप की दुलारी बेटी हूँ, मैं तो तन के चलूँगी, जैसे कदली-स्तम्भ रहता है, या बाँस की कोंपल। यही नहीं, जब मैं ऐसे तनकर चलूँगी, तो द्वार पर तुम्हारे पिता और खम्हार पर तुम्हारे भैया, शर्म से मरेंगे। मैं तन के चलूँगी, जैसे गाँव का जमीन्दार चलता है, गाँव की पुलिस चलती है।

जट-- लिबके चिलहें गे जिटिनियाँ लिब के चिलहें गे। जैसे लीबय काँच करिलया वैसे लिबिहें गे।। जिटिन-- निहंए लिबबों रे जटा निहंए लिबबों रे। हमत बाबा के दुलारी धीया तन के चलबों रे।।

जैसे चले गाम जिमीदरवा वैसे चलबी रे।। हाथ फेक के चलबी रे, जटा, गोड फेक के चलबी रे। हम त बाबा के दुलारी धीया उतिन चलबी रे।। जट-- लिबन बनती में जिटिनियाँ लिबन बनती में। जैसे लीव कौनी के सीसवा बेसे लिवबी में 11 जटिन---निहुए लवबउ रे जटवा नीहुए लबबउ रे। जैसे केरा के थमवा रहले ग्रोंइसे रहबउ रे।। जट--लिबके चलिहें में जिटिनियाँ, लिबके चलिहें में। जैसे गे लबे धानक सीसवा वैसे लबिहैं गे।। जटिन-- न लबबउ रे जटा नहिए लवबउ रे। जैसे बाँस के कोपरवा रहलइ वंसे रहबड रे।। जट-लिबकें चलिहें गे जिटिनियां लिबके चलिहें गे। जैसे गे लबे धानक सीसवा वैसे लबिहैं गे।। जटिन---नींह लिबबी रे जटा नींहए लिबबी रे। बथाने जयबा रे जटा वथाने जयबा रे।। बाबा तोहर दुग्ररिया जटा सरम सय मरिहें रे। खम्हार पर जयबौ रे जटा खम्हार पर जयबौ रे। भैया तोर खम्हार पर जटवा सरम सय मरिहें रे।।

नवदम्पति के प्रसंग में उपालम्भ ग्रौर पारिवारिक तकरार की भी कमी नहीं है। वधू अपनी सास से साग की निकौनी के लिए खुरपी ग्रौर हँसिया माँगती है, तो सास ताना देती है कि ग्रपने मायके से मँगा लो। जटिन नहर जाने के लिए जट से कहती है, तो वह उत्तर देता है कि मक्का जो तैयार खड़ी है, उसे कीन काटेगा। जटिन का उत्तर है—नुम्हारी माँ ग्रौर बहन काटेगी:

मैया काटता रे जटवा बहनियाँ काटती रे अवरी रे स मैंया हम त नैहरे गमैव रे हमरा जाय दय रे नैहरवा सिखसंग झूमर खेलवै रे ठाढ़ी रे इंजोरिया केसबा आरमल अयत रे।

इसके बाद गहने की फ़रमायण ग्रार जट द्वारा बहानेवाजी का संवाद है। एक ग्रत्यन्त रोचक संवाद है सुनार ग्रीर बजाज के बारे में जटिन की शिकायत का:

> जट—दुलचल दिहुली दुलचल जटिन—कहाँ दुलन में दिदिया जट—सोनरे दुकनवा दुलचन जटिन—सोनारके पूत मोही मारलक जट—कौने गुनहिए मारलक

जटिन—टीका छुन्नत मोही मारलक
जट—मारबी रे सोनरा तोरो सोनारिन के
मोरो बिहुल के मारलक
ढुलचल दिहुली ढुलचल
जिटन—कहाँ ढुलन में दिदिया
जट—वजजे दुकनवा, ढुलचल
जिटन—बजजा के पूत मोही मारलक
जट—कौन गुनहिए मारलक
जिटन—सड़िया छुन्नत मोही मारलक
जट—मरबी रे बजजा तोरो बजाजिन के
मोरी बिहुल के मारलक

वियोग-प्रसंग—जट-जटिन का अन्तिम प्रसंग अत्यन्त हदयग्राही है। जट अपनी विवाहिता के लिए आभूषण खरीदने के लिए पूरव यानी कलकत्ता नौकरी करने जाना चाहता है। जटिन आभूषणों की फरमायण छोड़ देती है और कहती है मुझे हॅमुली नहीं चाहिए। पूरव की हवा खराव है। तुम यहीं रहो, 'नैनों के हुजूर' में रहो:

जटा—जाय देही गे जिटन देसरे विदेस, तोरा लागी लबहु जिटन निथया सनेस । जिटन—निथया त हे जटा तरवा के घूर, घरही रहु जटा नयने के हजूर । जटा—जाय देहीगे जिटन देसरे विदेस, तोरा लागी लबउ जिटन टिकवा सनेस । जिटन—टिकवा त हे जटा तरवा के घूर, घरही रह जटा नयने के हजूर । हंसूली जे लागे जटा गरबे के फांस

नींह करही रे जटा पूरवे के ग्रास पूरवे के पनियां कुपनियां छै रे जटा कुपनियां छैरे जटा, लाइग जयतों कोढ़ के करेज रही जाही रे जटा नैने के हजूर।

जट ग्राखिर विदेश चला ही जाता है। जटिन उसके वियोग में रोती है: जटबा लागि धोतिया रगैले रहलै ना हे रंगैले रहलै ना हाय राम इहो रोधोतिया तेजिक नोकरिये गैलैना।

जटिन उसे खोजने निकलती है, तो रास्ते में सुनार उसे तरह-तरह के लालच दिखाता है। उसके उत्तर में जटिन उसको फटकारती है ग्रीर ग्रपने जट की सुकुमारता का वर्णन करती है:

> सुनार—हे गे जिटिनियां दाय, छोड़े जटक के ग्रास गरवा जोखि-जोखि हंसुली पीन्हैंबो, चलै हमारे साथ। जिटिन—हे रे सोनरवा भाय, रे ग्रिगिया लगैंबो तोरो हंसुलिया

बजरा खसँबौ तोरों साथ।

रे मोर जटा पूरवे नोकरिया

रहवै जटे के श्रास
बारह बरस हम श्राँचर वान्हि रहवै,

रहवै जटे के श्रास।

रे तोरो सय सुन्नर हमरो जटहवा
बिटया चलैत लिच जाय

रे तोरो सय सुन्नर हमरो बलमश्रा
चान-सुरुज छिप जाय।

जटिन झिंगनासुर के घाट पर जाकर मल्लाह से प्रार्थना करती है कि मुझे घाट के पार उतार दो। उस समय का जटिन और मल्लाह का वार्तालाप भी रोचक है:

जटिन—भइया मलहवा रेउ
उतर देही झिंगनापुर के घाट।
थाली देवो ग्रेवा-खेवा
लोटा देवो इनमि
भइया मलहवा रे,

मल्लाह—न लेबो ग्रेबा-खेबा न लेबो इनाम बहिनी बटोहिनी गे खोज लेग दोसर घटवार

जटिन—खसी देवो ग्रेवा खेवा पाठी देवो इनाम भइया मलहवा रे उतारदेही झिंगनापुर के घाट

मल्लाह—न लेबो श्रेबा-खेबा न लेबो इनाम बहिनी बटोहिनी गे खोज ले दोसर घटबार

जिटन—जटा देवो ग्रेवा खेवा जिटन देवो इनाम भइया मलाहवा रे उतार देही झिंगनापुर के घाट

मल्लाह—न लेबो म्राबा-खेबा जटिन लेबो इनाम वहिनी-वटोहिनी गे उतार देवी शिगनापुर के घाट

जट अन्ततः लौट आता है। लेकिन, कुछ दिनों वाद दोनों में झगड़ा हो जाता है और जट मूसल से जटिन को मारता है। जटिन रूठकर भाग जाती है। अब जट के विरहत्रस्त होने की वारी आती है।

जट—सुन मोर जोगिया, सुन मोर भाई
येही नगर में जटिन भुलाई
जटा के छाता जटिन चौराई
नौ महीना के पेट ले के आई
सिरो के टोपी से हो ले आई
हाथों के छड़िया से हो ले आई
खोज मोर जोगिया, खोज मोर भाई

ग्रामीण—पही नगर में जटिन न ग्राई जटा के छता सेहत न लाई सिरो के टोपी सेहो न लाई हाथो के छड़िया सेहो न लाई खोज मोर जोगिया, खोज मोर भाई

इससे भी अधिक मार्मिक है जट का यह विलाप:

जट—हाथी पर के हौदा विकाय गेल गे जिटन तोरे विनु तोरे विनु हमहुँ वेकल भैलो गे जिटन जिटन तोरे विनु तोरे विनु महल उदास भेल गे जिटन तोरे विनु तोरे विनु भ्राँगना में दुभिया जनिम गेल गे जिटन तोरे विनु भेजिया पर मकडा वियाय गेलैंगे जिटन तोरे विनु

नायिका की वियोग-परिस्थित का वर्णन और प्रदर्शन कई परम्पराशील नाट्यों में देखा जाता है। किन्तु, जट-जिटन में नायक की वियोग-परिस्थित का अत्यन्त अनूठा और रोचक विवरण है। यही नहीं इस परिस्थित को नाटकीय ढंग से प्रस्तुत किया गया है। जट द्वारा जिटन की खोज में रोचक अभिनय के लिए भी मौका मिल जाता है। पित, यानी जट अपनी पत्नी को खोजने के लिए निकलता है, तो रास्ते में तरह-तरह के वेश धारण करता है। पहले दही बेचनेवाली ग्वालिन के रूप में, फिर मछलीवाली के रूप में फिर चूड़ीहारा के रूप में:

जट—(दही बेचनेवाली ग्वालिन के रूप में) दही लो दही लो दही वाले, मेरा मीठा दही है बाजार के ग्रामीण स्त्रियाँ—तोर केकर ग्राँटल दूधवा, तोर केकर पौरल दहिया? तोहर सड़ल गन्हाय छो दहिया तोहर खट्टा महक छो दहिया।

जट (ग्वालिन)—माय ससुर के ग्रौंटल दूधवा, माय सासु के पौरल दहिया। माय बढ़ मीठ लाग दहिया, माय साँची दूध के दहिया। ग्रागे लेगे गहिक बेटी दहिया। ग्रागे लेगे गहिक बेटि दहिया।

ग्रामीण स्त्रियाँ—ग्रगे नींह लेवी नींह लेवी दहिया तोहर कोय नींह पूछै छी दहिया।

सिपाही—हमहूँ त छि ए गुवालिन, मालिक के सिपाही हे माड़ि डंटा, फोड़ि कोह, खाय लेब दही दूध है।

जट (ग्वालिन)—इहो मत जान्हि सिपाही ग्रसकर गुवालिन हेउ मारि कोहा तोड़व थूथना, बेचिलेव दही दूध है। रात रहीं कुंजवन दिन वैचों दही घेघा सिपाही के नींह दाँ दही। कोय लेगे गहिक बेटी-दिहया मोर साँची दूध के दिहया।

सम्मिलित गायन—दही दूध बीकि गेल रे जटा, बिच गेल घोर स्नान हो पुरेनी पात रे जटा पीवी लेहो घोर।

जट—(गोढ़िन, मछलीवाली, के रूप में)
ससुरे-भेंसुरे मोरे जाल बुनै ना, जाल बुनै ना,
ग्रसकर बलमुग्रा मोरा माँछ मारै ना,
माँछ ले हे माँछ ले हे गहिक बेटी ना।

प्रामीण ग्रौरत—ग्राहे कौनी मछरिया करा गोढ़िन हे
जट—ग्राहे रेहुग्रा मछरिया करा गोढ़िन हे।
ग्रामीण ग्रौरत—ग्राहे गहुमा के के खूटे माँछ देवय है?
जट—ग्राहे गहुमा के तीन खूटे मांछ देवग्र है।
ग्रामीण ग्रौरत—तोर मछरी बनवे नीह जानियौ
धुए नहि जानियौ,

रान्हें नींह जानियों, खबैया के खियाबे नींह जानियों, धिया पुता परबौधे निह जानियों, गोढ़िया बहु गें!

जट (चूड़ीहारा के रूप में)—चूड़ी ले चूड़ी ले! ग्रामीण ग्रीरत—कहाँ के तूँ लाहे-लहेरिया, कहाँ के तोर चूड़िया?

जाट--मुगेर के हम लाहे लहेरिया, बनारस के मोर चूड़िया।

ग्रामीण ग्रौरत--सुनऊ लहेरी भाय, तोर कै टका जोड़ चूड़िया?

जाट-सुनम्र गिरथाइन दाय,

मोर पाँच टका जोड़ चूड़िया
छै बड़ा मजा के चूड़िया
मोर चमचम चमकै चूड़िया।

तोर टन-टन जाय छौ चूड़िया।

तुँ पीटल जयबै लहेरिया।

इस खोज के वावजूद जब जिंदन नहीं मिलती है, तब जट ग्रत्यन्त करुण वाणी में ग्रांगन में जमी हुई दूव, पलंग पर फैले हुए मकड़ी के जाले, रसोईघर में ठण्डे पड़े भोजन इत्यादि का उल्लेख करते हुए घर के सूनेपन को ग्रिभव्यक्त करता है:

जट—ग्रंगना में दूभिया जनिम गेल गे माई, जाटिन बिनु पलंग पर मकड़ा जाल बिछाय देल गे माई जाटिन बिनु, सेज पर मकड़ा बियाग्र गेल हे जाटिन तोहरे बिनु। दुग्ररे पर गोवर सूखि गेल गे माई, जाटिन बिनु, भनसा रसोइया ठंढाय गेलगै हे जाटिन तोहरे बिनु।

ग्रन्त में, जट जटिन को मना कर घर ले ग्राता है ग्रौर मंगल की भावना के साथ यह खेल समाप्त होता है:

हमरा के की हे देवस्र दान रोही-मालती! जौ तहुँ स्राहो भैया भैंसिया बिलमैंबे छोटकी ननदिया देवो दान, रोही-मालती छोटकी ननदिया लागै हमरो बहिनिया, स्रापनो जौवनमा देहो दान रोही-मालती हमरो जौवनमा भैया बिखिया के मातलिउ जेहो रे छूब मिर जाय, रोही-मालती। तोहरे जीवनमा जब बिखिया के मातिल, तोहर बलमु कैसे छूबे रोही-मालती! हमरो बलमु जी बंगला के सीखवा, मयूर के पंख झाड़ू बीख रोही मालती!

कर्णाटक के दोडाट्टा से लेकर विहार के जट-जिटन तक इन उद्धरणों में पम्पराशील नाट्य-साहित्य की सहज ग्रिभव्यंजना विखरी मिलती है ग्रीर गरिमा का ग्राभास भी। भावोत्कर्ष के लिए जहाँ एक ग्रोर कथा-प्रवाह का ठहराव दीख पड़ता है, वहाँ दूसरी ग्रोर कहीं-कहीं कथानक में हठात् मोड़ भी प्रेक्षक को चिकत कर देते हैं। काव्य में ग्रप्रस्तुत-विधान रूढिगत भी होते हैं ग्रीर कहीं-कहीं सर्वथा नूतन ग्रीर ग्रप्रत्याणित भी। ग्रांचिलक रंगत भाषा में ही नहीं, ग्रिभव्यंजना-शैलियों में भी उभरती है। फिर, भी यदि हम परम्पराशील नाट्य की ग्रांचिलक उपलब्धियों ग्रीर देश की क्षेत्रीय भाषाग्रों के नागरिक साहित्य की विविध उपलब्धियों का मिलान करें, तो एक वात स्पष्ट हो जाती है। क्षेत्रीय भाषाग्रों के नागरिक साहित्य की ग्रयेक्षा परम्पराशील नाट्य के ग्रांचिलक साहित्य में ग्रखिलभारतीय स्वरूप के पुट कहीं ग्रिधक दृष्टिगत होते हैं। इसका कारण है कि यह नाट्य-साहित्य, ताल, नृत्य ग्रीर गान के परिवेश में पलता है ग्रीर क्षेत्रीय भाषाग्रों की सीमाएँ इस परिवेश को संकुचित नहीं कर पातीं।

वस्तुतः, परम्पराशील नाट्य-साहित्य को संगीत और नृत्य के सन्दर्भ में ही समझा जा सकता है। भाषा की लयात्मकता, गींतों की नाटकीयता, संवाद के घात-प्रतिघात सभी पर संगीत की ताल और गित का प्रभाव पड़ता है। इस 'संगीतक-साहित्य' में किव की व्यक्तिगत प्रतिभा संगीत और नृत्य की आवश्यकताओं से दिशा-संकेत पाती है और रंगशाला के सम्प्रेषण-विधान में अपनी परिणित खोजती है। साथ ही नाट्याचार्य के निर्देशन इस साहित्य को प्रदीप्त करते हैं।

उपसंहार



परम्पराशील आंचलिक नाट्य की विशाल धारा की इन दो-चार हिलोरों के स्पर्श के आधार पर हम कुछ निष्कर्षों की चर्चा करने के अधिकारी तो हो ही सके हैं, यद्यपि ये निष्कर्ष सर्वथा स्वीकार्य हों, यह जरूरी नहीं है। जैसा मैंने प्रारम्भ में निवेदन किया है, इन नाट्यविधाओं के लिए लोक-नाट्य की संज्ञा अंशतः ही समीचीन है। हमारे परम्परागत नाट्य यूरोपीय फोक-प्लेज से भिन्न है, अधिक कलात्मक हैं और साहित्यिक धरोहर के परिवेश से वाहर नहीं हैं। कुछ विद्वानों ने लोक-नाट्य शब्द के सम्पर्क में भरत-नाट्य शास्त्र के पण्ठ अध्याय के २४ वें इलोक का हवाला दिया है:

लोकधर्मी नाट्यधर्मी धर्मीति द्विविधः स्मृतः । भारती सान्वती चैव कैशिक्यारभटी तथा ।।

यहाँ भरत लोकधर्मी और नाट्यधर्मी इन दो धर्मियों का उल्लेख करते हैं और उसके वाद भारती, सात्त्वती, कैशिकी, आरभटी इन वृत्तियों की व्याख्या करते हैं। कुछ विद्वानों के अनुसार लोकधर्मी से भरत का संकेत ऐसे नाट्य की ओर है, जो जनसाधारण, अर्थात् लोक का मनोरंजन करे और उनके जीवन को प्रतिविम्वित करे, तथा नाट्यधर्मी से ऐसे नाटकों का तात्पर्य है, जो शास्त्रसम्मत नाट्य-सम्बन्धी विधान के अनुकूल हों। इन बिद्वानों का यह मत है कि जो वर्गातीत नाट्य देश के विभिन्न भागों में पाये जाते हैं, वे वस्तुतः इस लोकधर्मी परम्परा के अंग हैं।

मुझे यह मत भरत के नाट्य-सम्बन्धी सर्वागीण दृष्टिकोण के विपरीत जान पड़ता है। भरत ने प्रारम्भ के ही कम-से-कम तीन श्लोकों में समूचे नाट्य को ही लोक की वृत्ति का ग्रनुकरण बताया है:

> नानाभावोपसम्पन्नं नानावस्थान्तरात्मकम् । लोकवृत्तान्करणं नाट्यमेतन्मया कृतम् ।।

लोक के लिए उपदेश का माध्यम कहा है:

धर्म्यं यशस्यमायुष्यं हितं बुद्धिविवर्द्धंनम् । लोकोपदेशजननं नाट्यमेतद् भविष्यति ।।

ग्रीर लोक के सर्वकर्मों का ग्रनुदर्शक भी वताया है:

धर्म्यमध्यं यशस्यं च सोपदेश्यं ससंग्रहम्। भविष्वतश्च लोकस्य सर्वकर्मानुदेशकम्।।

यतः, उनकी दृष्टि में जन-साधारण के जीवन से सम्बद्ध नाट्य ग्रीर शास्त्रसम्मत नाट्य में कोई ग्रन्तर था ही नहीं। तब लोकधर्मी ग्रीर नाट्यधर्मी शब्दों से भरत का क्या ग्राशय हो सकता था? इसके लिए हमें नाट्य-रस की विशेषता पर विचार करना होगा। अन्यत मेंने नाट्य-रस के अमूत्तं और आध्यात्मिक अनुभूति का सोपान होने की ओर संकेत किया है। भरत और अभिनवगुप्त नाट्य-रस को अलौकिक मानते हैं। यहाँ अलौकिक से तात्पर्य आध्यात्मिक से नहीं है, विल्क उस अनुभूति से, जो लोक-जीवन में प्रायः उपलब्ध नहीं होती, यानी लोकातीत अनुभवों से प्राप्य रस। नाट्य की विलक्षणता यह है कि वह रंगणाला के सीमित परिवेण के आगे किसी अलौकिक शिक्त के चमत्कार से हमें एक स्थान से दूसरे स्थान पर क्षण-भर में पहुँचा देता है। अभिनेता जो व्यवहार करता है, वह नाटकीय व्यवहार है, वह लोक-व्यवहार नहीं है। रंगमंच पर बहुत-सी ऐसी परिस्थितियाँ दिखाई जा सकती हैं, जो लोक-जीवन में अमान्य होती हैं। दूसरे शब्दों में जो नाट्य-धर्म है, वह जरूरी नहीं कि लोकधर्म भी हो। भरत का तात्पर्य यही था कि नाट्यधर्म में काल, स्थान, व्यवहार इत्यादि लौकिक जीवन से भिन्न होते हैं और उसे जिस रस और आनन्द की उपलब्धि होती है, वे भी लौकिक जीवन के रस और आनन्द से परे हैं।

इस विचार को प्रस्तुत करने का मेरा ग्राशय यह है कि भरत के समय में साहित्यिक या नागरिक नाट्य ग्राँर लोक या ग्रामीण नाट्य में ग्रन्तर नहीं था। यह ग्रन्तर उस समय ग्राया, जब राजदरवारों के संरक्षण में ऐसे नाटकों की ही रचना होने लगी जिनका सम्बन्ध उच्च वर्ग के जीवन से था और जिनके कर्म और सौन्दर्य को समझने के लिए रसज्ञ ग्रौर शास्त्रज्ञ होना जरूरी था। मेरा ग्रनुमान है कि भरत के सर्वसंग्रही नाट्य की परम्परा को जारी रखने के लिए ही गुप्तकाल के बाद प्रयोक्ताओं और नाट्याचार्यों के प्रयासों से ग्रांचलिक ग्रीर ग्रनीपचारिक नाट्य-शैलियों की उद्भावना होने लगी। जान पड़ता है कि भरत के बाद बहुत कम ऐसे नाट्यशास्त्रवेत्ता हुए, जो रंगप्रयोक्ता यानी प्रोड्युसर भी रहे हों। दूसरे शब्दों में नाट्य-सिद्धान्तों के प्रतिपादकों ग्रीर नाट्य-लेखकों की तो एक श्रेणी हो गई ग्रीर नाट्याचार्यी निर्देशकों, ग्रीर प्रयोक्ताग्रों की दूसरी। इस दूसरी श्रेणी के लोग जनसाधारण की रुचि ग्रीर नाट्य की लोक-मानस के लिए सार्थकता के हामी थे। स्रतः, जब उन्होंने देखा कि राजकुल के मनोरंजनार्थ पण्डित स्रौर कवि नाट्य को साहित्यिक ग्रीर ग्रलंकृत रूप ही देते जा रहे हैं, तो उन्होंने लिखित नाट्यों में लोकप्रियता ग्रीर लोकहित के लिए कुछ परिवर्त्तन करने शुरू कर दिये। उनमें प्रमुख परिवर्त्तन था नृत्य ग्रीर संगीत का प्रचुर माता में समावेश कर संगीतक नामक नई विधा की सुष्टि करना। दूसरा तत्त्व था जनसाधारण के लिए उपयोगी नीतिशिक्षा ग्रौर धर्मशिक्षा के पूट देना। ये दोनों ही परवर्ती परम्पराशील ग्रांचिंकक नाट्य की ग्राधारशिला हो गये।

एक अन्य दृष्टि से भी आज का परंपराशील आंचिलिक नाट्य भरत की मौलिक पद्धित का उन्नायक है। नाट्यशास्त्र में कहा गया है कि देवता लोग नाट्य करने में असमर्थ हैं: अशक्या भगवन् देवा अयोग्या नाट्यकर्मणि। अतः, नाट्य के प्रयोग और धारण के लिए ज्ञानी ऋषियों की आवश्यकता है: य इदं वेद गुह्याङ्गं ऋषयः संशितव्रताः। देवताओं से

यलग ये ऋषि लोग कीन थे? भरत ने अपने १०० पुत्नों को यह शास्त्र सिखाया। कीन थे ये सी पुत्न? नाट्यशास्त्र में पूर्वरंग की व्याख्यावाले श्रंश में किन दैत्यों के समाधान के लिए ब्रह्मा ने बताया कि नाट्य दैत्यों और देवों दोनों की कलाओं और धर्म को अभिव्यक्त करेगा? और फिर, पूर्वरंग में इतने सारे विधान किन दैत्यों की पुष्टि के लिए किये गये? हमने बर्समान परम्पराशील नाट्य के सिहावलोकन में देखा कि लगभग इन सभी शैलियों में किसी-न-किसी प्रकार आर्थ संस्कृति के साथ आर्थेतर द्रविड़ और आदिम जातियों की संस्कृति को जान-बूझकर शामिल किया गया है। पूर्वरंग में मृदंग का निर्धोप और सामूहिक नृत्य, किरात, हिरण्यकिषणु तथा दैत्य पात्नों का सिवस्तर प्रत्यक्षीकरण और नाना देवी-देवताओं का पूजन—ये सब इसी समीकरण पद्धति के परिणाम हैं। मध्ययुग में जब भागवत धर्म के प्रचार के लिए नाट्य को माध्यम बनाया गया, तब तो विशेष सावधानी और उदारहृदयता के साथ शंकरदेव इत्यादि तत्कालीन सन्तों ने हिरिजनों एवं वन्यजातियों की कलाओं और कित्यय प्रयाओं को अपने नाट्य में सिम्मिलित किया। शायद यही कारण है कि आज दिन देश के अनेक भागों में ये परम्पराशील नाट्य शूद्र और अर्द्ध-आदिम जातियों द्वारा वड़े प्रेम के साथ एक धरोहर के रूप में चालू किये जाते रहे हैं।

परम्पराशील नाट्य वर्त्तमानकाल में इसलिए विजेष महत्त्वपूर्ण है कि आंचिलिक होते हुए भी इसके सूतों में देशव्यापी एकता का बोध होता है। आँगरेजी-राज्य ने हमें राजनीतिक एकता और यातायात के साधन तो दिये, किन्तु हमारे इन्द्रधनुषी मानसपटल के रंगों के पार्थक्य को और भी गहरा कर दिया। पर, कुणल बुनकर के विविध रंगों के धागों की तरह ये पृथक् वृत्तियाँ वहिरंग के नीचे लुप्त होकर पुनः देश के किसी दूर कोने में निखर उठती हैं। इन बहुव्यापी रंगीनियों के मूल में हैं चार धाराएँ—वैदिककाल से ही प्रचिलत प्रेमाख्यान, भरतमुनि द्वारा प्रचिलत रंगपद्धित के विद्यक-सूत्रधार-पूर्वरंग, मध्ययुग में प्रादुर्भूत भागवत-धर्म की प्रवल आस्थाएँ और तत्सम्बन्धी कथाएँ, एवं जयदेव के गीतगोविन्द द्वारा समृद्ध की गई संगीतक शैली, जिसने सारे भारतवर्ष में मन्दिरों और मेलों को रसिनमिज्जित कर दिया।

क्या एकता का यह आधार कायम रह सकेगा? क्या नवीन सामाजिक, राजनीतिक और सांस्कृतिक वियमताओं की जटिलता परम्पराशील नाट्य जैसे सहज माध्यम के अस्तित्व स्वीकार करेगी? इन नाट्य-विधाओं के प्रति अपिरिमित श्रद्धा रखते हुए भी मैं स्वप्नलोकका वासी नहीं हूँ। मैं जानता हूँ कि ये आंचलिक विधाएँ आज की रुचि के लिए अपिरिकृत हैं, इनके रूढ पातों में चरित्र-विश्लेषण का अभाव है, इनके कथानकों में वर्त्तमान विश्व के मानव को भुलावा दीखता है, आश्वासन नहीं। फिर भी, एक दूसरी दिशा में इन परम्पराशील नाट्यों के प्रभाव की प्रतीति मुझे भावी साहित्य और रंगशाला के क्षितिज पर होती है। पाश्चात्य नाट्य-साहित्य हाल ही में यथातथ्यवादी—अमूर्त्तमूलक और निवधात्मक विधाओं के जंजाल से निकलकर पुनः मध्ययुग की उन्मुक्त गान-नृत्य-विभूषित

धौर उद्बोधक एवं भावोत्मेषी संलाप से शंकृत रंगशाला और नाट्य की ओर जा रहा है। इसका सबसे बड़ा प्रमाण है जमंनी के नाट्यकार ब्रेश्ट की विश्वव्यापी लोकप्रियता। श्राज ब्रेश्ट के नाम की दुहाई पिश्चम के अत्याधुनिक नाट्यविशेषत्त दे रहे हैं। एक नये प्रकार का उल्लास पाश्चात्य रंगमंच पर छाता जा रहा है। मुझे आशा है कि भारतवर्ष में नई पीढ़ी हमें यथातथ्यवादी जंजाल में फँसने से पूर्व ही इस नये उल्लास का भागी बनायेगी; क्योंकि हमारे पास उपकरण पहले से ही मौजूद है। ये परम्पराशील नाट्यशैलियाँ अभी मृतप्राय नहीं हुई हैं। मैं नवोदित नाट्यकारों और रंगप्रयोक्ताओं को आमन्त्रित करता हूँ कि वे इन परम्पराशों से प्रेरणा प्राप्तकर सच्चे अर्थ में अत्याधुनिक, किन्तु पूर्णतः भारतीय नाट्य और रंगमंच की सर्जना करें।

ग्रंकिया नाट (क) -- ५, ६, २६, २७, २६, ३४, ४२, ४७, ४६, ४६, ५४, ५७, ६०, ६४, ६६, ६७, ७०, ६०, ६१, ६४, ६७, ६८, ६६, ६१, ६२, १०६, १२०

श्रंगहार—१०, ५६ श्रक्वर—३० श्रक्कना—३२ श्रक्किमा—३२ श्रक्किमारतीय मैथिली-साहित्य-समिति—१६ श्रिक्किर—–६२, ६३, ६४ श्रग्रहारम्—२३, ३२ श्रच्युतप्पा नायक——३१ श्रह्मकार—५१ श्रह्मकार—६६ श्रहासोगु—४६ श्रथ्वेद्द—३

ग्रिशनय--१०, १३, १४, १६, २७, ३२, ११, ६८, ७८, ६२ ग्रिशनवगुप्त--६, १३८ ग्रम्तमन्थन--१० ग्रिर्या--८०, ८१, ८२ ग्रर्जुनभंजन-लीला--२६ ग्रलीशाह--३४ ग्रष्टछाप--२६, १२०

थवल हसन तनाशा--३२

#### आ

ग्रांखिमचौनी-लीला—-२६ ग्राक्सफोर्ड कम्पेनियन भ्रॉव ड्रामा—-४ ग्राट—-६३ ग्राठाणा—-६६ ग्राड-कापड़—-६४, ६२, ६३, ६४ ग्राडोसोगु—-७६ ग्रारडाल---६६ ग्रासारित गीत—-१० इंगलीका—–६६ इन्दरसभा—–३५ इन्दुयाला देवी (शीमती)––१२१,१२१ टि० 'इरंगलर प्लेज'—६

ਢ

उदयकरण—२७ उद्धय-गोपी-संवाद—२६ उपेन्द्र ठाकुर—१५ उभयाभिसारिका—१०, ११ उमापति—१६, १६, २६ उमापति उपाध्याय—११, २५, दद उमापति ठाकुर—१६, १६ उमेण मिश्र (डॉ०)—११, १६ उल्लाप्य—६ उस्ताद इन्दरमन—६६ ऊचाग्राम—२७ ऋग्वेद—३

### ए

एकसरनिया (मत)—-२४, २६ एच्०के० रंगनाथ (डॉ०) – १४, ३३, ६६ टि० एलर्डाइस—-६३ एस्० बी० जोगाराव—-३१, ३२ 'ए हिस्टरी ग्रॉब ब्रजबुलि'—-२६, ३०

### ग्रो

श्रोइनवर-वंश—-१६, ३४ श्रोपरा—-=२ श्रोपेरा-शैली—-३५ श्रोवचंर—-=२ श्रो० सी० गांगुली—-६२

क

कक्ष-कला—५२ कट्टियंगरन—४६ कट्टियक्करण—७१ कठ—५०, ५१ कडिगे--६६ कण्ठीरव नरसराज---३२ कत्थक-नृत्य---५७ कथकलि (ली)--३३, ५७, ६७, ७८ कथन-नृत्य--५६ कथासरित्सागर--३६ करण--१० करहला--२७, २= करियाला (नाट्य) --- ५, ७, ३५, ४३, ६१, ६३, ६४, ७१ कलाप--३२ कविराजमार्ग--१५ काकतीय--१५ कातिक-नाच--- १६, ८७ कादम्बरी---११ कालिदास--१०, ११ कालियदमनयाता--२४, २५, २६, ३४ काव्यावलोकन--१५ किरातार्जुनीय (नाट्य)--७८ किरीट--६५ कीथ (डॉ०)---१, १२ कीर्त्तनियाँ (नाट, नाटक) -- ५, ३४, ४८, ५४, ५७, ५५, 53,32 कीर्त्तनिया नाच--१६ कुँवर चन्द्रप्रकाश सिह--२८, २६ कुँवर निहाल दे-४० कुचिपुडिभागवतम्--१५, ३२ कुट्टनोमतकाव्य--५१ कुम्भनदास---२६ कुरुवंजी---३२ कुलणेखरवर्मन्--- १३, १४, १८, ३२, ३३, ६१, क्चामन की शैली---३३ कूचिपुडि--५, २३, ३१, ३२, ४२, ५६ कूटि (डि) याट्टम् (नाट्य) --- ५, ७, १०, १३, १४, ३३, ४६, ४०, ४१, ४७, ६६, ६८, 70,00,33 कूत्तु--१४ कूथाम्बलम्--१४, ६१

कृष्णदेवराय-१६, २३

गृष्णिमिश्र—४
गृष्णाट्टम्—३३
के० के० ग्रारू—३४
केलिगोपाल—२५
कैप्टन टैम्पिल—३३
कोनंगी—५०
कियाचबट्टु—७०
केडिट—७२
कूजेडो—=०
'यलोज-ग्रप'—५६
क्षेत्रय्या—३२

ख

खलीका—४६,७१ खुदादोस्त—४० खमकरण—२७ खमक (नाट्य)—४, ७, ३३, ३४, ३६, ४०, ४१, ४१, ५४, ६= ख्याल-पद्धति—४४ ख्याल-मण्डली—३३

ग

गजपति कपिलेन्द्रदेव--२१ गणेश-सुमिरन--८६ गाठी-कापड़--४६, ८१, ८३ गाठी-सेला-४६, ८३ गायन--- ५२ गायन-वायन---६३, ६४, ६६, ८२, ८३, न४, न६, न७ गीतगोविन्द--- १२, १३, १६, २३, ४८, ४४, ६१, ८६, १३६ गुरुघेटा--- ५१ गुरुधाप--- ५ १ गोटिपुञ्ज---२३ गोपाल ग्रता (ग्राता)--११, २६, गोरक्षविजय--११, १६ गोरे ग्वाललीला--३० गोलकुण्डा--३२ गोल्लकलापम्--३२ गोविन्दहुलासनाटक---२८, २६, ३२ गौनेवारी-लीला--३४ ग्यासुद्दीन तुगलक---१४ 'ग्रीन रूम'---६५, ६२

घ

घमण्डदेव—२७ घूरी—–६३ घोषा—–६१ घोषा धेमाली—–६१ घोसुण्डा—–३३

च

चण्डीमंगलयाता--४३ चण्डेण्वर ठाकुर--१६ चतुर्भाणी--६, १० चतुर्वेद---चन्दसखी--३४ चन्द्रकिरण--४० चन्द्रावली--७१ चन्द्रावली-लीला---३४ चम्पू--१४ चर्यापद--१२ चविट्टु (ट्टू)--५, ५१ च (चा) विट्टुनाटकम्--३३, ५६, ७६, ५० चाक्यार---१४, ४६ चाचा (थ्री) हितवृन्दावन दास--३४,११४ चार्ल्स (वादशाह) --- = ० चाल्क्यस्वामी---१५ चिक्कदेवराज--३३ चित्तौर--३३ चित्राभिनय-- १० चिह्नयाता---२४ 'चुड़ी'--४६ चैतन्य (महाप्रभु)-३५, ४२, ४३, ४८, ६६ चोरधरा---२६ छघर--६५, ८२, ८६, ८८ छद्मगृह—६५, ८८

ज

जगदीशचन्द्र माथुर—६० टि० 'जट-जटिन'-–५१, ६४, १२०, १२१, १२१ टि०, १२२, १२३, १२४, १२७, १३१, १३४

जर्जर--३ जस्मा ग्रोदन--४१ जाला (नाटक)--१०, २६, ३४, ३४, ४२, ४३, ४=, ४२, ४४, ६४, ६३ जावा-रंगमंच--३५ जानकीप्रसाद भट्ट (गोस्वामी)---२= जॉन मैलकम--४४, ६४ जालिमसिह--७५, ७६ जीवगोस्वामी (मिन्)---२७,२८,२६ जैनरासक---२३ जैनुल ग्राब्दीन--३४ ज्योतिरीश्वर--२१, २६ ज्योतिरीश्वर ठाकुर (कविशेखराचार्य)-- ११, १६, १७, १८, १६, २४, ४१ झमुरा---२६, २७, ४२ झ्मर--१२२

ਟ

'टेक'---५५ 'टेक-का-पाट'---६६

ड

'डिक्लेमेटरी'—–४≒ 'डिक्लपमेण्ट ग्रॉव कन्नड ड्रामा'––१६ डी० ग्रार० वेन्द्रे—–१५ 'ड्रोन'––५५

त

तंगाली--- = ३ तंजपुरन्नदाना महानाटक---३२ तवरजीन--७= तमाशा--४, १०, ३३, ४४,४८, ५१, ५४, ६२, ६६, ६३ तमाशा-मण्डली--६२ 'तलवार देना'--५० 'तीन-खन का खेल'—६४ तीयाट्ट्--१३ तुर्राकिलिगी---३३, ६४ तुलसीदास (गोस्वामी)---३० तोलन--१४, १७ तेरुकूथु--३१ विगत--७१ थयीकोण्ड---२३ 

'द कर्ना (णां) टक थिएटर'--१४,३३, ६८, दगले--६६ 'द ट्रेडिशनल थिएटर भ्रॉव राजस्थान'--- ३ दधिभाण्डभंजनलीला--२= 'द फोक थिएटर ग्रॉव ग्रान्ध्रप्रदेश'--३१,३२ दरदपश्र--७= दख--५४ दरुव-पन्त्वराली--६= दरुव-भरवि--६७ 'द लेजेण्ट ग्रांव द पंजाब'--३३ दशरथ ग्रोझा (डॉ०)--२३, २६, ६० टि० दशरथ शर्मा (डॉ०)---२३ दशावतार--४२ 'द संस्कृत ड्रामा'--- ६ दानकेलिकोमुदी---२६ दानलीला---२७, २६, ४२ दामोदरग्प्त--५१ दोपचन्द--४० दूलरी-लीला--३५ देवासुर-संग्राम---३ देवीलाल सामर--३३ देशी राग--६ देश्यप्रकरण---१५ दैत्यारि ठाकुर---२६ दांड्वाता--७६, ७७, ७८ दौ (दो) डाट्टा--५, ३३, ३४, ४६, ७१, द्विजभूषण---२६ द्विप (द) दा--६५, ६७ ध

धनंजय—६
धमार—=१
धूर्तंसमागम—११, १६, १६
धमाली—=६१, =२
ध्रुपद—३०
ध्रुव—३०, ३१, ५४
ध्रुवपद—१२, ५४, ५५
ध्रुवपद-पद्धति—५४
ध्रुवा—५५
ध्रुवागीति—५५

नकल--४६ नगय्या--२३ नगेन्द्र (डॉ०) -- ५६, ५६ टि० नटराज रामकृष्ण--१५,२३ नटांक्श---१४ नत्थाराम--४० नत्थाराम शर्मा गौड़--६६ नन्दगाँव--६१ नन्ददास--२६ नन्दिकेश्वर--६ नम्ब्तिरी--१४ नरसिंहराय--98 नरसिंहार्य--३३ नमंसचिव--५० नवधेमाली--=२ नागवर्मा हितीय-- १५ नागानन्द--१५ नाटकचन्द्रिका---२६, ३१ 'नाट्य' (पत्निका)--३१, ३२, ३३, ३४ नाट्यमेल--२२ नाट्यशास्त्र--३, ५, ६, १०, ५६, ५८, ६८, ७०, ७१, ८०, १३७, 935, 938 नान्दी--२०, द३

नान्दी-पाठ--७१, द३ नान्दी-शलोक--७० नान्दी-श्लोक--७० नान्यदेव--१४ नान्यार--४६, ५१ नामघोषा--द१ नाम्वयार--४६ नायक--४६ नायक--४६ नायक-वंश--३१ नारायणभट्ट--२४, २७, २६, २६ टि०, २६, ३०, ३१ नालपग्रन--१५

नालपगरन—पुर निकुंजभेदलीला—२६ निकुंजरचनालीला—२६ निजामुद्दीन—६२ निम्यार्काचार्य-—२३ निर्माल्य—६२ नृत्त-३२ नृपतुंग--- १५
नृसिहयाता--- ४२
नृसिह्यातार--- ६, ६४
नेपथ्य--- ६, ६५
नेपथ्य-गृह--- ६२, ६३, ६६
नौकालीला--- २६
नौटंकी-- ५, ७, ३४, ३६, ३६, ४०, ४७, ४१, ५२, ४३, ५६, ६४, ६६, ६७, ६६, १०६

#### q

पंचम वेद--१, ३, ४, ४, ६ पत्नीप्रसाद---२५ पश्र--७5 पद--३०, ३१, ४४ पदम--३२ पद्मा--४० परमानन्ददास---२६ परश्रामविजय---४२ परश्रामविजयव्यायोग---२१ पल्लब--५६, ७८ पवाड़ा--५५ पारस्परिक गालिदानलीला---२७ पारिजातनाटक--- ६ पारिजातलीला--५६ पारिजातहरण (नाटक)--११, १६, १६, २४, ३४, ४२, EE, EE, E9

पारिजातहरणलीला—५६
पिछवई—६५
पिम्पिर गुछुवा—२६
पुनीत बस्त—=२
पुरत्दरिवजय—-१९
पुराद्टु—-१४
पुरुषोत्तम दीक्षित—३२
पुष्पचयनलीला—२७
पुष्पचयनलीला—२७
पूर्वरंग—-६, १०, १४, ३५, ३७, ६८, ७०, ७१, ७२, ७६, ७८, ६२, १३६
'पैण्टोमाइम'—=६
पौढ़—६६
पौम्वे किरीट—६८
प्रकारम्—६१

प्रबोधचन्द्रोदय---४

प्रयोक्ता—-१०, १३, १६, २६
प्ररोचन—-७१
प्रवचनात्मक ग्रिभनय—-४=
प्रवेश-नृत्य—=३
प्रस्तावना—-१२१
प्रहसन—-१६, १६, २१, ४३, ४४, ७=
१२४, १२५
प्रह्लादचर्ति—-६४
प्रह्लादचर्ति—-६४
प्राकृतपैगलम्—-१२
प्राचीन भाषा-नाटक-संग्रह—-६० टि०
प्राणचन्द्र—-३०
प्रेमांकुर (नाटक)—-२७, २=, ३१
प्रोलांग—=०

### Q

फट्टे वापूराव—४४
फणीश्वरनाथ 'रेणु'—६६
फोक ड्रामा—४
फोक प्ले—४, १२१
फोक प्लेज—१३७

#### व

वंगदर्शन---२६ वट्टालु किरीट--६६ बङ्गायन--- ८०, ८२, ८३ वड्धेमाली---=१ वडवायन---=०, =२ वनजारौं लीला--३५ वन्नदावेश--६= वम्बई रॉयल एशियाटिक सोमाइटी-98 वयलाट--६३, ६५, ६७ वयालु--६३ वरसाना (ने)---२७, २८, ६१ वलप--६६ वलराज--६१ बाँदी के खम्भे--६५ वाणभट्ट--११ वालिवधनिका--४६ वालुबा--४४ विज्ज्देवता---६१ विदापत नाच-४८, ५६, ६४, ६४, ७१, 50, 55, 58, 82

बिदेसिया (नाटक)---५, ३५, ४४, ४८, ४३, ७०, ११०, १११ विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्---१२१ बुढ़ी लीला---२७, २८, ३० ब्रजोत्सवचन्द्रिका---२७, २८, २८ टि०, ३१ ब्रेश्ट--9४०

भ

भक्तिगान-- ५५ भक्तिरसामृतसिन्धु--३०,३१ भगत--४६ भगत-शैली--४६ भटिमा--- ५३, ५४, ५७ भरत--(मृनि, ग्राचार्य)--३, ४, ६, ६, १०, १४, ३६, ४६, ४७, ४८, ६८, ७०, ७१, 50, 930. 935, 359 भरतनाट्य--५७

भरतवाक्य--३, ८७ भवई--- ४, ३४, ३६, ४१, ४८, ४६, ४६, ६१, ६६, ७०, ६३ भाँड़—-६, ७८ भाँड़ज (श्न) शन---५६, ५७, ६५, 95 भाँड्पथ्—३४ भाग्रोनाघर--६१, ६३, ८०, ६१ भागवत (ग्रन्थ) --- १०, २६, ६३ भागवतनाटक---३२ भागवतुलु---२३, ३१ भागवतम्--२३ भागवत (म्)-पद्धति---२३, ३१ भागवतमेल-५, ६, १०, २२, ३०, ३१, ३४, ४६, ४०, ४४, ६०, ७०, ७१, १२०,

भागवतर---५१, ७१, ७६, ७८ भाण-- ६, १०, ११, १४, ४३, ७८ भाणिका--- २६ भाण्डज (श्न) शन--५, ७, ६, ३४, ७१ भामाकलापम्—३२, ४२, ५६ भारतनाट्यशास्त्रटीका--१५ भारलीला---२६ भाषागीत--१६, १७, २०, २१, २२, २७ भाषाधत्तंसमागम--- १६, १७

भाषा-नाट्क---५७ भाषानाटकसंग्रह—६० टि० भाषा-नाट्य--२०, २४, २६, ३१ भाषा-रंगमंच--३१, ८७ भाषा-संगीतक--- १३, १६, १६, २१, २२, २३, २४, २७, २६, ३०, ३9, ३२, ३७

भास--४, १४ भिखारी ठाकुर--४४, ४८, ११० भूमिलुटिया---२६ भोजनविहार---२६, २७ भोटताल----भोताल--५० भ्रमरगीत--२६

म

मगरोकनीलीला---२७ मण्डलाकार नत्तंन--- २४ मदनाराधन-- ११ मदन्ना--३२ 'मदुरा वायज'---६२ मद्रास-ग्रकादमी---४७ मनसुखा---५० मन्नारदासविलासम्--३२ ममर्स प्ले--४ मसखरा--६८, ७८, ७६ महागीत--१० महात्मा प्रेमानन्द---३५ महाप्रभु चैतन्य (देव) --- २४, २६ महाप्रभु हितहरिवंश---२४ महाभारत--५, ४१, ४८, १२४ महारासलीला---२६ महासामन्त मात्तंण्डय्या--६१ महेश ठाकुर--३४ मॉच--४, १०, ३३, ३४, ३६, ४०, ४१, ४४, ४६, ५१, ६४ माँच-शैली---३३ माघ (कवि)--७८ माथुर चतुर्वेदी--२४ माधवदेव---११, २६, २७, ४२, ६१ माधव-सम्प्रदाय---२४ माधवी---३२ माधवेन्द्रपुरी---२४ मानुची--- ५०

मारीचि-परिणय---२३ मार्गी राग--६ मालतीमाधव--१५ मालविकाग्निमिल्ल--१०, ११ मिट्ठारानी--४४ मिल्रबन्दगोबिन्द--३३ 'मिस्टरी-मिरैकिल साइकल'---२ = मकाम-पद्धति--३४ मखमद्रा--४६, ५६ मुखीटा--६, ६६, ७०, ६१ म्टियेट्ट्--१३ मुड़ाखोला--- ५२ मुद्रा--६, ३६, ४६, ४७, ४६, ५१, ६० दर, दर मुंगीलाल-----मूलगाइन--- ८६, ६०, ६१, ६२ मुच्छकटिक--१० मेघदूत--१०, १११ मेघा भगत---३० मेलातूर--३१, ४६, ४७, ५०, ५४, ६१, ६३, ६४, १२० मेलकम--४५ मोहनलाल------

य

यक्कलगान—- १५
यक्षगान—- ५, १५, २३, ३१, ३२, ४७,
६३, ६५, ६७, ६८
यजुर्वेद—- ३
यवनिका—- ६४, ६५
यात्रकलि—- १४
यात्रमा—- ५, ६५
याद्यप्रकाश—- ११

₹

रंगजम्मा—३२
रंगनाथ (डॉ०)—६=
रंगपूजन—७०
रंगप्रयोक्ता—१३=
रँगीली रेश्मा—४०
रघुनाथ नायक—३१
रघुनाथाम्युदयम्—३१
रघुवंश—००
रभा—६१, ६३

रम्मत--५ रम्मत-पद्धति---३३ रवीन्द्रनाथ ठाकुर--६६ रस-सिद्धान्त--५= टि० रसाभिनय--३२ राक्कसी किरीट--६६ रागपद्धति--५४ राघवन (डॉ०)--४४ राजनीतिरत्नाकर--१६ राजशेखर--४ राजा भरथरी--४१, ४६ राजा मीननाथ---२० राधावल्लभ-सम्प्रदाय---२४ रामचन्द्रगुणचन्द्र--- ६ रामचरण ठाकुर---२६ रामचरित--६ रामचरितमानस--३० रामलीला--५, ३०, ४२, ५१, ६४, ६५ 53,33 रामविजय---२५ रामायण--४१ रामायण महानाटक--३० रावण-वध--४२ रास (नत्य)---२४, २७, ३० 'रास ग्रौर रासान्वयी काव्य'---२३ रासक--६, २३ रासधारी---२६, ३० रासनृत्य---२४, ८६ रासपंचाध्यायी---२६ रासलीला--५, १०, २७, २८, २६, ३०, ३४, ३४, ४२, ४०, ४१, ४४, ५६, ६०, ६४, ६५, ६६, ६६, ६३, १०६, ११४

'रुकुनि'—६० रुक्मिणीहरण—२४, ४२, ४७ रुक्मिणीहरणनाट(क)—६०, १०६ रूपगोस्वामी(मिन्)—२४, २७, २६, २६, ३०, ३१, ३२

रेभिल--9०

ल

लक्ष्मीचन्द—४० लखनऊ-गजेटियर—४४ लघुप्रहसन—-१२४, १२५ लटक—६१ लितमाधव—-२६ लांगर—-१२२ लांडसागर—-११५ लांबनी—५५ लिंगायत-सम्प्रदाय—७७ लीलागान—-२४ लीलानाटक—-३० लीलांचमन—४० लीलांतसवमाला—-२७, २= लोकनाटक—४ लोकनृत्य—५

व

वंशीधरविलासनाटकम्---३२ वचनम्-- ६४, ६५, ६६, ६७ वनविहारलीला---२७ वररुचि--१० वर्णनरत्नाकर--१६, ३१, ५१ वद्धमानक---१० वर्ल्ड ड्रामा---६३ वल्लभ---२७ वल्लभाचार्य---२४, २७, ४२ वांग्येय-व्याख्या---१४, ३१ विक्रमादित्य---१५ विक्रमादित्य पष्ठ--- १५ विक्रमोर्वशी---१२, १५ विजयनगर--- १६, २१, २३, ३१ विजयराघव---३२ विजयराघव नायक--३१, ३२ विदग्धमाधव--२६, ३२ विदूषक-६, १४, ४८, ४६, ५०, ६८, ७०, ७६, ७८, ७६ विद्यापति--११, १६, २०, २१, २४, २६, 38, 58 विरंचिकुमार बस्या---२६ विरहलीला---२६ विल्वमंगलस्तोत—२६ वीथिनाटकम्-- ६, ३१, ४६ वीथी---६ वीरगान--- ५५ वृत्ति (नाट्य)--- १३७

वेली---११५ 'वेश'---४८ वैजयन्ती---११ वैष्णवगान---५५ वैष्णवनाट्य---२६

श

शंकरदेव (महापुरुष)—-१६, २३, २४,२६, २७, २८, ३४, ४२, ४७, ४६, ७०, ८०, ८१, ८३, ८८, १०६, १३६

'शंकरदेव द सेण्ट श्रॉव ग्रासाम'—–२६ शाकुन्तल--१० शारदातनय--६ जालेतूर--१E णाहजी--३२ शिलपधिकारम्--१४ शिवसिंह (राजा)---२१ शिवाजी---३२ श्भंकर--- ११ शेखावट की शैली--३३ शेरमार खाँ--४६, ५० श्रीकृन्दनगर--१६ श्रीकृष्णलीला---६ श्रीगदित--६ श्रीमद्भागवत--१२, ६१, ८१ श्रीलक्ष्मीनारायणकल्याणम्--३३ श्रीश्रीनारायणभट्टचरितामृतम्--२= श्रीहर्ष--१४

स

सज्जागृह--६५ सदफ भाँड़---३४ 'सन्नाटा'---३३ मभालक्षण--५१ समाजी--३०, दद सरस्वतीमहल-लाइब्रेरी---५४ सरस्वतीमहल-संग्रहालय---३२ सराई---=७ सफींजी दितीय---३२ मांकरीखोर--२= मांग--५, ७, १०, ३४, ३६, ४०, ४१, ४३, ४७, ४८, ४१, ४२, ४३, ४६, ६६, ७४, ७६ सांगीत--१०, ३३, ३६, ४६, ७०, ६६ मांगीत-शैली-- ६६ साँझीलीला--२७ सागरनन्दी---६ साज-घर--- ६२ सामवेद--३ सारन्दे--४० मारू धेमाली---= १ सिद्धेन्द्र योगी---३२ सिरिमुडी--६8 सीसम्--६= संकरी कोण्डय्या--३२ सुकुमार सेन (डॉ०)---२६, ३० मुभद्रा-धनंजय---१४ मूबधार--६, १२, १३, २०, २६, ३०, ३६, ४=, ४६, ७०, =३ गुरवास---२६ सामेञ्बर प्रथम--१५ 'सोशल ऐण्ड पोलिटिकल लाइफ इन द विजय एम्पायर'--१६

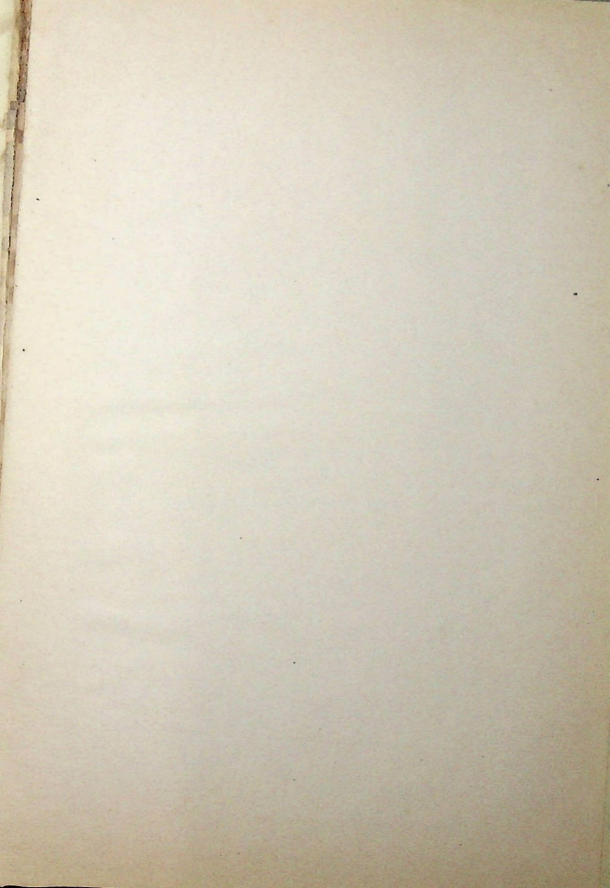
'स्टाक कैरेक्टर'--४६, ४६ स्तीभ--४६ स्याहपोश--४०, ४१, ६७ स्वस्तिका--६५ स्वाग--३३, ३४, ४३ हनुमन्तन किरीट--६६ हनुमन्नाटक--३० हरदेवसिह--११ हरसिंहदेव--१४, १६, १८, १६, २१, ३२ हरिदास (स्वामी)---२४ हरिराम व्यास--२४, ३० हरिवंश---२६ हरिसिंहदेव--१५ हल्लीशकनृत्य---२४ हल्लीस--६ हसनशाह--३४ हस्तमुक्तावली--३६, द२, द३ हस्तमुद्रा-१४, ५६, ७८, ८२, ८३ 'हॉर्स प्ले'—७१ हितवृन्दावनदास---३४ हितहरिवंश---२७ 'हिन्दी-नाटक : उद्भव ग्रौर विकास'—-२६ 'हिन्दी-नाट्य-साहित्य ग्रौर रंगमंच की मीमांसा' -- 75, 78 हिन्दी-विद्यापीठ (ग्रागरा वि०वि०)-६०टि० हिम्मेल--७७ 'हिस्टरी ग्रॉव मिथिला'--- १५

हीरालाल जैन (डॉ०)--- 9२

हृदयराम---३०

हेमचन्द---१२ होली-लीला---२६





आशुनोष अंतरधी अध्यक्ष श्री नारायणेश्वर वेट वेदाङ सामित (उ.प्र.)

अधितिष अवस्थी अध्यक्ष भागाः ् च वेशङ् सामति (उ.प्र.)

